
Hán dịch: Bắc Lương, Tam Tạng Đàm Vô Sấm. 
Việt dịch: Việt Nam, Tỳ-kheo Thích Trí Tịnh. 

 

KINH ĐẠI BÁT 
NIẾT-BÀN 

TẬP HAI 
 

PHẨM CA DIẾP 
BỒ-TÁT - 24.06 

 
 

Đọc từ đầu trang 574 - 607  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 2 
 

NGHI THỨC KINH ĐẠI BÁT NIẾT-BÀN 
 

TỊNH PHÁP GIỚI CHƠN NGÔN 

Án Lam (7 lần) 
 

TỊNH KHẨU NGHIỆP CHƠN NGÔN 

Tu rị tu rị, ma-ha tu rị, tu tu rị ta bà-ha. (3 lần) 
 

TỊNH BA NGHIỆP CHƠN NGÔN 

Án ta phạ bà phạ, thuật đà ta phạ, đạt ma ta phạ, bà phạ  
thuật độ hám. (3 lần) 

 

PHỔ CÚNG DƯỜNG CHƠN NGÔN 

Án nga nga nẵng tam bà phạ phiệt nhựt ra hồng. (3 lần) 

 
 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 3 
 

 
 
TÁN PHẬT 

 

Pháp Vương Vô Thượng Tôn 
Tam giới vô luân thất 
Thiên nhơn chi Đạo sư 
Tứ sanh chi Từ phụ 
Ư nhứt niệm quy y 
Năng diệt tam kỳ nghiệp 
Xưng dương nhược tán thán 
Ức kiếp mạc năng tận. 

 
  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 4 
 

 
 

QUÁN TƯỞNG 
 

Năng lễ, sở lễ tánh không tịch, 
Cảm ứng đạo giao nan tư nghì, 
Ngã thử đạo tràng như Đế châu, 
Thập phương chư Phật ảnh hiện trung, 
Ngã thân ảnh hiện chư Phật tiền, 
Đầu diện tiếp túc quy mạng lễ. 

 

  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 5 
 

ĐẢNH LỄ TAM BẢO 
 

CHÍ TÂM ĐẢNH LỄ: Nam-mô Tận Hư-không Biến Pháp Giới, Quá, 
Hiện, Vị Lai Thập Phương Chư Phật, Tôn Pháp, Hiền Thánh 
Tăng Thường Trụ Tam Bảo. (1 lạy) 

 

CHÍ TÂM ĐẢNH LỄ: Nam-mô Ta Bà Giáo Chủ Điều Ngự Bổn Sư Thích 
Ca Mâu Ni Phật, Đương Lai Hạ Sanh Di Lặc Tôn Phật, Đại Trí 
Văn Thù Sư Lợi Bồ-tát, Đại Hạnh Phổ Hiền Bồ-tát, Hộ Pháp 
Chư Tôn Bồ-tát, Linh Sơn Hội Thượng Phật Bồ-tát. (1 lạy) 

 

CHÍ TÂM ĐẢNH LỄ: Nam-mô Tây Phương Cực Lạc Thế Giới Đại Từ 
Đại Bi A Di Đà Phật, Đại Bi Quán Thế Âm Bồ-tát, Đại Thế Chí 
Bồ-tát, Đại Nguyện Địa Tạng Vương Bồ-tát, Thanh Tịnh Đại 
Hải Chúng Bồ-tát. (1 lạy) 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 6 
 

 

 

 

TÁN LƯ HƯƠNG 

Lư hương vừa ngún chiên đàn 
Khói thơm ngào ngạt muôn ngàn cõi xa 

Lòng con kính ngưỡng thiết tha 
Ngửa mong chư Phật thương mà chứng minh. 

Nam-mô Hương Vân Cái Bồ-tát Ma-ha-tát. (3 lần) 
 

 

  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 7 
 

Nam-mô Đại Bi Hội Thượng Phật Bồ-tát. (3 lần) 

CHÚ ĐẠI BI 

Thiên thủ thiên nhãn vô ngại đại bi tâm đà ra ni.  Nam-mô hắc 
ra đát na đa ra dạ da. Nam-mô a rị da, bà lô yết đế, thước bát ra 
da, Bồ-đề tát đỏa bà da, ma-ha tát đỏa bà da, ma-ha ca lô ni ca da. 
Án tát bàn ra phạt duệ, số đát na tát đỏa. Nam-mô tất kiết lật đỏa, 
y mông a rị da, bà lô yết đế thất Phật ra lăng đà bà. 

Nam-mô na ra cẩn trì hê rị, ma-ha bàn đa sa mế, tát bà a tha 
đậu du bằng, a thệ dựng, tát bà tát đa, na ma bà già, ma phạt đạt 
đậu, đát điệt tha:   

Án a bà lô hê, lô ca đế, ca ra đế, di hê rị, ma-ha Bồ-đề tát đỏa, 
tát bà tát bà, ma ra ma ra, ma hê ma hê, rị đà dựng, cu lô cu lô 
kiết mông, độ lô độ lô, phạt xà da đế, ma-ha phạt xà da đế, đà ra 
đà ra, địa rị ni, thất Phật ra da, dá ra dá ra mạ mạ phạt ma ra, mục 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 8 
 

đế lệ, y hê y hê, thất na thất na a ra sâm Phật ra xá lợi, phạt sa 
phạt sâm, Phật ra xá da, hô lô hô lô ma ra, hô lô hô lô hê rị, ta ra 
ta ra, tất rị tất rị, tô rô tô rô, Bồ-đề dạ Bồ-đề dạ, bồ đà dạ bồ đà 
dạ, di đế rị dạ, na ra cẩn trì địa rị sắc ni na, ba dạ ma na ta bà ha. 
Tất đà dạ ta bà ha. Ma-ha tất đà dạ ta bà ha. Tất đà du nghệ thất 
bàn ra dạ, ta bà ha. Na ra cẩn trì, ta bà ha. Ma ra na ra, ta bà ha. 
Tất ra tăng a mục khê da, ta bà ha. Ta bà ma-ha, a tất đà dạ, ta bà 
ha. Giả kiết ra a tất đà dạ, ta bà ha. Ba đà ma yết tất đà dạ, ta bà 
ha. Na ra cẩn trì bàn đà ra dạ, ta bà ha. Ma bà lị thắng yết ra dạ, 
ta bà ha. 

Nam-mô hắc ra đát na, đa ra dạ da. Nam-mô a rị da, bà lô yết 
đế, thước bàn ra dạ, ta bà ha.   

"Án tất điện đô, mạn đa ra, bạt đà dạ ta bà-ha." (3 lần) 

  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 9 
 

Nam-mô Thập Phương Thường Trụ Tam Bảo. (3 lần) 

VĂN PHÁT NGUYỆN  

Lạy đấng Tam Giới Tôn 
Quy mạng mười phương Phật 
Nay con phát nguyện lớn 
Trì tụng Kinh Niết-bàn 
Trên đền bốn ơn nặng 
Dưới cứu khổ tam đồ 
Nếu có ai thấy nghe 
Đều phát Bồ-đề tâm,  
Khi mãn báo thân này  
Sanh qua cõi Cực Lạc. 

Nam-mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật. (3 lần) 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 10 
 

 

 

KHAI KINH KỆ  

Phật pháp rộng sâu rất nhiệm mầu 
Trăm nghìn muôn kiếp khó tìm cầu 
Nay con nghe thấy chuyên trì tụng 
Nguyện tỏ Như Lai nghĩa nhiệm mầu. 

Nam-mô Đại Bát Niết-bàn Hội Thượng Phật, 
Bồ-tát Ma-ha-tát.  (3 lần) 

 

 
  

  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 11 
 

KINH ĐẠI BÁT NIẾT-BÀN 
PHẨM CA DIẾP BỒ-TÁT  

THỨ HAI MƯƠI BỐN 
(Trang 574 - 607) 

Nầy Thiện nam tử ! Có hai hạng Bồ-tát : Một là sơ phát tâm, hai 
là đã hành đạo. 

Vô thường tưởng cũng có hai thứ : Thô và tế.  
Bồ-tát sơ phát tâm lúc quán vô thường tưởng, suy nghĩ rằng : 

Vạn vật trong đời phàm có hai loại : Nội và ngoại.  
Những loại thuộc về nội vật đều vô thường biến đổi. Tôi thấy 

lúc sanh, lúc nhỏ, lúc lớn, lúc mạnh, lúc già, lúc chết đều khác 
nhau, do đây nên biết những loại thuộc về nội vật đều vô thường.  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 12 
 

Lại suy nghĩ rằng: tôi thấy chúng sanh hoặc có kẻ mập mạnh 
tươi tốt, hoặc có kẻ bệnh hoạn héo gầy, hoặc có người giàu có dư 
giả, hoặc thấy người nghèo cùng thiếu thốn, hoặc thấy người có vô 
lượng công đức, hoặc thấy người tạo vô lượng tội lỗi, do đây nên 
quyết định biết rằng những loại thuộc về nội vật là vô thường.  

Lại suy nghĩ rằng, những vật ngoài thời kỳ hột, thời kỳ mọc 
mộng, lên cây ra lá trổ bông, kết trái đều chẳng đồng, lại có thứ 
đầy đủ, có thứ chẳng đầy đủ, do đây nên biết rằng tất cả vật ngoài 
quyết định là vô thường. 

Đã quán sát những vật bị thấy là vô thường, kế lại là quán sát 
những pháp bị nghe :  

Tôi từng nghe chư thiên có thần thông tự tại hưởng sự vui rất vi 
diệu nhưng cũng có năm tướng suy.  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 13 
 

Do đây nên biết rằng là vô thường.  
Tôi lại từng nghe thuở kiếp sơ có các chúng sanh đầy đủ công 

đức, thân thể sáng chói chẳng cầu mặt trời mặt trăng, vì vô thường 
biến đổi mà công đức hao tổn, ánh sáng tắt mất.  

Tôi lại nghe thuở xưa có Chuyển Luân Thánh Vương thống lãnh 
bốn châu thiên hạ, có đủ thất bảo thế lực tự tại dầu vậy nhưng cũng 
không thể tránh khỏi vô thường.  

Lại quán quả địa cầu, ngày xưa người ở đông đảo, có đủ cây 
thuốc hay, rừng cây bông trái sum sê. Ngày nay vì chúng sanh 
phước bạc, nên những sanh vật trên mặt đất thành hư hao. Do đây 
nên biết rằng tất cả vật trong thân ngoài cảnh đều vô thường. Đây 
gọi là tướng vô thường thô. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 14 
 

Đã quán tưởng tướng thô rồi, kế lại quán sát tướng vô thường 
tế.  Bồ-tát quán sát tất cả vật trong ngoài, nhẫn đến vi trần, tại thời 
kỳ vị lai đã là vô thường, vì tất cả đều có đủ tướng phá hoại vậy.  

Nếu sắc uẩn vị lai chẳng phải là vô thường, thời chẳng nên nói 
sắc uẩn có mười thời kỳ sai biệt : Thời kỳ đông lại, thời kỳ nổi 
bóng, thời kỳ ung nhọt, thời kỳ khối thịt, thời kỳ mọc đầu và tứ 
chi, thời kỳ bé thơ, thời kỳ trẻ, thời kỳ thiếu niên thời kỳ tráng 
niên, thời kỳ già suy.  

Nếu không phải là vô thường thời đông váng không thành 
bóng, nhọt nhẫn đến không có già suy.  

Nếu những thời kỳ chẳng phải niệm niệm hoại diệt, thời trọn 
chẳng có lần lần lớn lên, đáng lẽ phải đồng thời trưởng thành tất 
cả. Do đây biết rằng quyết định có niệm niệm vi tế vô thường. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 15 
 

Lại thấy có người thân thể toàn vẹn, nhan sắc tươi đẹp. Lúc sau 
lại thấy người ấy gầy gò tiều tụy. Do đây biết rằng người nầy quyết 
định có niệm niệm vô thường. 

Lại quán sát tứ đại và bốn oai nghi, trong ngoài đều có hai khổ 
nhơn : Đói khát và lạnh nóng.  

Nếu không có niệm niệm vi tế vô thường, thời cũng lẽ ra không 
có bốn điều khổ ấy. 

Suy xét như trên đây gọi là quán tưởng vô thường tế. 
Như trong thân và ngoại cảnh tâm pháp cũng như vậy, vì tâm 

duyên theo sáu trần hoặc sanh lòng mừng, lòng giận, lòng yêu, 
v.v… lần lượt thay đổi khác, không trụ một niệm. Do đây nên biết 
rằng tất cả sắc pháp và tâm pháp đều vô thường cả. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 16 
 

Nếu Bồ-tát có thể ở trong một niệm thấy rõ tất cả pháp đều sanh 
diệt vô thường, đây gọi là Bồ-tát có đủ vô thường tưởng. 

Nầy Thiện nam tử ! Người trí tu tập vô thường tưởng rồi thời xa 
lìa quan niệm điên đảo chấp thường. 

Kế lại tu tập khổ tưởng. Duyên cớ gì có sự khổ như vậy ?  
Biết rõ rằng sự khổ nầy do nơi vô thường. Do vô thường mà có 

sanh, già, bệnh, chết. Vì có sanh già bệnh chết nên gọi là vô 
thường. Vì vô thường mà chịu lấy những sự khổ : Đói, khát, lạnh, 
nóng v.v… 

Lại quán sát thân thể nầy chính là khí cụ vô thường, là khổ. Vì 
là khí cụ khổ nên bao nhiêu sự nhận lấy của thân đều là khổ cả. 

Lại quán sát sanh là khổ, diệt là khổ. Sanh diệt chính là vô 
thường, chẳng phải ngã, chẳng phải ngã sở, nên tu vô ngã tưởng. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 17 
 

Lại quán sát khổ là vô thường, vô thường tức là khổ. Nếu đã là 
khổ vô thường, người trí đâu nên cho rằng có ngã !  

Khổ không phải là ngã, vô thường cũng vậy. Cả năm ấm đều là 
khổ là vô thường, sao chúng sanh lại cho là có ngã ! 

Lại quán sát tất cả pháp có nhiều thứ hòa hiệp sai khác. Chẳng 
phải từ một hòa hiệp sanh tất cả pháp.  

Lại một pháp chẳng phải là quả của tất cả hòa hiệp. Tất cả hòa 
hiệp đều không tự tánh, cũng không một tánh, cũng không tánh 
sai khác, cũng không vật tánh, cũng không tự tại. Các pháp đã có 
những tướng như vậy, người trí đâu nên nói là có ngã.  

Lại suy nghĩ rằng : Trong tất cả pháp không có một pháp nào là 
tác giả. Một pháp đã không phải tác giả, thời nhiều pháp hòa hiệp 
cũng không thể là tác giả.  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 18 
 

Tánh của các pháp không thể tự sanh tự diệt, do hòa hiệp mà 
diệt, do hòa hiệp mà sanh. Khi pháp đã sanh, chúng sanh điên đảo 
tưởng rằng là hòa hiệp, từ hòa hiệp sanh. Chúng sanh điên đảo 
tưởng niệm không có chơn thật. Như thế thời đâu có thật ngã !  

Do đây nên người trí quán sát vô ngã. 
Lại quán sát duyên cớ gì mà chúng sanh nói là ngã ?  
Ngã nầy nếu là có, thời là một hay nhiều. Nếu ngã chỉ có một, 

thời sao lại có Sát Đế Lợi, Bà-la-môn v.v…nhẫn đến nhơn, thiên, 
quỷ, súc?  

Nếu ngã là nhiều, sao lại nói rằng ngã của chúng sanh là duy 
nhứt, là khắp, là không biên tế. Cho là một hay là nhiều, cả hai đều 
không có ngã cả. 

Người trí đã quán vô ngã rồi, kế lại quán tưởng yểm ly thực. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 19 
 

Nên suy nghĩ rằng : Nếu tất cả pháp là vô thường, khổ, vô ngã, 
sao lại vì sự ăn mà thân, khẩu, ý gây tạo ác nghiệp !  

Nếu có chúng sanh nào vì tham ăn mà thân, khẩu, ý gây tạo 
nghiệp ác, bao nhiêu của cải có ra, mọi người đều cùng hưởng 
dụng, về sau lúc mắc quả khổ, không một ai cùng chia. 

Lại quán sát tất cả chúng sanh vì ăn uống mà thân tâm chịu khổ. 
Nếu từ các sự khổ mà được ăn uống, sao ta lại đối với sự ăn uống 
mà sanh lòng tham đắm. 

Kế lại nên quán sát thân nhơn. Do nơi uống ăn mà thân thể tăng 
trưởng. Nay ta xuất gia vì muốn xả thân nên thọ giới tu hành, nếu 
tham đắm ăn uống thời sao gọi là xả thân !  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 20 
 

Quán sát như vậy rồi, dầu có ăn uống, nhưng coi như quỷ 
Khoáng Dã ăn thịt con của nó, trong lòng nhàm ghét không biết 
ngon ngọt. 

Quán sát rõ món ăn uống có lỗi như vậy rồi, kế lại quán xúc thực: 
Như con bò bị lột da, có vô số kiến ruồi bu cắn. Kế quán tư thực 
như đống lửa lớn. Quán thức thực như ba trăm mâu nhọn. 

Người trí quán sát bốn thứ thực nầy rồi thời không còn có quan 
niệm tham ưa. Nếu còn tham ưa thời nên quán bất tịnh để lìa hẳn 
sự ái nhiễm đối với tứ thực. Phải khéo phân biệt sự bất tịnh của 
tất cả thứ uống ăn. Lúc thọ ăn món ngon món dở, xem như thuốc 
thoa ghẻ, trọn không sanh lòng tham ái.  

Nếu có thể quán sát như trên đây thời gọi là người trí trọn nên 
quán tưởng yểm ly thực. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 21 
 

Bạch Thế Tôn ! Người trí quán sát món ăn là bất tịnh, đó là thật 
quán hay hư quán ?  

Nếu là thật quán thời thức ăn đương quán thật chẳng phải bất 
tịnh. Nếu là hư quán, thời sao lại gọi là thiện tưởng? 

Nầy Thiện nam tử ! Quán tưởng như vậy, cũng là thật cũng là 
hư : Vì có thể trừ quan niệm tham ăn nên gọi là thật ; vì không 
phải trùng dòi mà thấy là trùng dòi nên gọi là hư. 

Nầy Thiện nam tử ! Tất cả pháp hữu lậu đều gọi là hư, mà cũng 
có thể được thật. 

Nầy Thiện nam tử ! Nếu có Tỳ-kheo lúc muốn đi khất thực, tự 
nghĩ rằng : 

Tôi sẽ đi khất thực, mong được món ăn ngon, nhiều và mau 
được, đừng được món ăn dở, ít và chậm lâu. Tỳ-kheo nầy chẳng 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 22 
 

được gọi là có yểm ly tưởng đối với sự ăn uống, pháp lành sẽ suy 
hao lần, pháp chẳng lành sẽ càng ngày càng tăng trưởng. 

Nầy Thiện nam tử ! Nếu có Tỳ-kheo lúc muốn đi khất thực, phải 
nguyện trước rằng : Cầu mong cho những người khất thực đều 
được no đủ, người bố thí vô lượng phước. Nếu tôi được món ăn, 
cũng chỉ là dùng để chữa bệnh cho thân thể ác độc nầy, để tu tập 
pháp lành, cho thí chủ được lợi ích.  

Tỳ-kheo lúc phát nguyện trên đây thời pháp lành lần tăng 
trưởng, pháp chẳng lành tiêu diệt lần. Tỳ-kheo nầy chẳng luống 
ăn của tín thí. 

Nầy Thiện nam tử ! Người trí có đủ bốn pháp quán tưởng như 
vậy thời có thể tu pháp quán tưởng “Thế gian không đáng ưa 
thích”.  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 23 
 

Suy nghĩ rằng : Tất cả thế gian không chỗ nào chẳng có sự sanh, 
già, bệnh, chết, mà thân của tôi không chỗ nào chẳng sanh. Thế 
gian đã không có một chỗ nào lìa được sự sanh, già, bệnh, chết. 
Như vậy tại sao tôi lại ưa thích thế gian !  

Tất cả thế gian không có gì tiến đắc mà chẳng phải thối thất, nên 
thế gian quyết định là vô thường. Đã là vô thường, người trí đâu 
nên ưa thích thế gian. 

Mỗi chúng sanh trải qua khắp tất cả thế gian, hưởng thọ đủ cả 
sự khổ vui, đều được thân Phạm Thiên cho đến Trời Phi Phi 
Tưởng, lúc mạng chung cũng lại phải sa vào ba ác đạo. Dầu được 
thân Trời Tứ Thiên Vương cho đến Trời Tha Hóa Tự Tại, lúc mạng 
chung hoặc phải sanh trong loài súc sanh làm thân sư tử, cọp, sói, 
voi, ngựa, bò, lừa v.v… 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 24 
 

Kế lại suy nghĩ : Chuyển Luân Thánh Vương thống lãnh bốn 
châu thiên hạ, sang giàu tự tại, lúc hết phước phải nghèo khổ ăn 
mặc không đủ. 

Người trí quán tưởng như trên đây rồi, thời có quan niệm thế 
gian không đáng ưa thích. 

Người trí lại quán sát tất cả tài vật, châu báu, nhà cửa, hương 
hoa v.v… ở thế gian dầu dùng để đỡ khổ, nhưng những vật ấy 
chính nó là khổ, sao lại dùng khổ để lìa khổ. 

Nầy Thiện nam tử ! Người trí quán sát như vậy rồi thời chẳng 
còn ưa thích tài vật ở thế gian. Như có người thân mang bệnh nặng, 
dầu có những thứ âm nhạc ca hát hoa hương chuỗi ngọc, nhưng 
trọn chẳng sanh lòng ưa thích. Người trí quán sát những điều trên 
đây không tham ưa tài vật châu báu ở thế gian cũng như vậy. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 25 
 

Nầy Thiện nam tử ! Người trí quán sát tất cả thế gian đều chẳng 
phải chỗ quy y, chẳng phải chỗ giải thoát, chẳng phải chỗ tịch tịnh, 
chẳng phải chỗ đáng ưa, chẳng phải bờ kia, chẳng phải thường, 
lạc, ngã, tịnh.  

Nếu tôi tham ưa nơi thế gian thời tôi làm thế nào lìa được thế 
gian, như người chẳng thích ở trong tối muốn tìm ánh sáng mà lại 
trở về trong tối. Trong tối là thế gian, ánh sáng là xuất thế. Nếu tôi 
ưa thích thế gian thời là thêm lớn sự đen tối mà muốn xa lìa đen 
tối. 

Đen tối là vô minh, ánh sáng là trí minh. Chính quan niệm 
chẳng ưa thích thế gian là nhơn của trí minh. Tất cả kiết sử tham 
ưa dầu hay trói buộc, nhưng nay tôi tham ưa trí minh mà chẳng 
tham ưa thế gian. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 26 
 

Người trí quán sát rõ những sự trên đây rồi thời có đủ quan niệm 
rằng thế gian là chẳng đáng ưa thích. 

Nầy Thiện nam tử ! Người trí kế lại tu tập tư tưởng : Quán sát 
thọ mạng nầy thường bị vô lượng oán thù vây quanh, niệm niệm 
tổn diệt không có tăng trưởng, như nước dốc trên núi không thể 
đứng dừng, cũng như sương móc ban mai thế chẳng còn lâu, như 
người tù bị dắt ra chợ mỗi bước gần đến chỗ chết, như dắt bò dê 
đến chỗ hàng thịt. 

Bạch Thế Tôn ! Người trí quán sát niệm niệm diệt như thế nào ? 
Nầy Thiện nam tử ! Như bốn người đều có tài bắn giỏi họp nhau 

ở một chỗ, mỗi người riêng bắn qua một hướng đồng nghĩ rằng 
bốn mũi tên của chúng tôi đồng thời bắn ra đồng thời rơi xuống. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 27 
 

Lại có một người nghĩ rằng lúc bốn mũi tên nầy chưa rơi xuống, 
trong một lúc tôi có thể dùng tay bắt lấy. 

Nầy Thiện nam tử ! Đáng gọi người nầy là mau lẹ chăng ? 
Bạch Thế Tôn ! Người nầy thật mau lẹ. 
Nầy Thiện nam tử ! Địa Hành quỷ còn lẹ hơn người nầy. Phi 

Hành quỷ lại mau hơn Địa Hành quỷ. Tứ Thiên Vương mau hơn 
Phi Hành quỷ. Nhựt Nguyệt Thần Thiên mau hơn Tứ Thiên 
Vương. Hành Kiên Tật Thiên mau hơn Nhựt Nguyệt Thiên. Thọ 
mạng của chúng sanh lại mau hơn Kiên Tật Thiên. 

Nầy Thiện nam tử ! Một hơi thở một nháy mắt, thọ mạng của 
chúng sanh có bốn trăm lần sanh diệt. Nếu có thể quán sát thọ 
mạng như vậy thời gọi là có thể quán niệm niệm diệt. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 28 
 

Nầy Thiện nam tử ! Người trí quán sát thọ mạng thuộc nơi vua 
chết, nếu tôi lìa được vua chết nầy thời dứt hẳn được thọ mạng vô 
thường.  

Lại nên quán sát thọ mạng nầy như cây to bên sông lở, như 
người phạm tội lúc bị xử tử không ai xót thương, như lúc Sư Tử 
Vương quá đói, như lúc rắn độc hớp gió to, như lúc ngựa khát 
nước nó giữ gìn nước, như lúc đại ác quỷ phát sân, vua chết của 
chúng sanh cũng dữ độc như vậy. 

Người trí nếu có thể quán sát như vậy thời gọi là tu tập tử tưởng. 
Nầy Thiện nam tử ! Người trí lại nên quán sát rằng nay tôi xuất 

gia dầu thọ mạng chỉ có bảy ngày bảy đêm, trong thời gian ấy tôi 
sẽ tinh tấn tu hành giữ gìn cấm giới, thuyết pháp giáo hóa lợi ích 
chúng sanh, đây là người trí tu tập tử tưởng. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 29 
 

Lại vì bảy ngày bảy đêm còn là nhiều, nếu được sáu ngày, hoặc 
năm ngày, bốn ngày, ba ngày, hai ngày, một ngày, một giờ, nhẫn 
đến trong khoảng một hơi thở ra vào, trong thời gian nầy tôi sẽ 
tinh tấn tu hành, giữ gìn cấm giới, thuyết pháp giáo hóa lợi ích 
chúng sanh. Đây gọi là người trí khéo tu tập tử tưởng. 

Người trí có đủ sáu pháp quán tưởng trên đây có thể làm nhơn 
cho bảy pháp quán tưởng. Đây là bảy pháp quán tưởng :  

- Một là quán tưởng thường tu tập,  
- Hai là quán tưởng thích tu tập,  
- Ba là quán tưởng không sân hận,  
- Bốn là quán tưởng không tật đố,  
- Năm là quán tưởng phát nguyện lành, 
- Sáu là quán tưởng không kiêu mạn,  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 30 
 

- Bảy là quán tưởng tam muội tự tại. 
Nầy Thiện nam tử ! Nếu có Tỳ-kheo nào có đủ bảy pháp quán 

tưởng nầy, thời gọi là Sa-môn, là Bà-la-môn.  
Là tịch tịnh, là tịnh khiết, là giải thoát,  
Là người trí, là chánh kiến, là đáo bĩ ngạn,  
Là đại y vương, là đại thương chủ,  
Là hiểu rõ pháp bí mật của như lai,  
Là biết bảy thứ lời nói của chư Phật, là tri kiến chơn chánh, dứt 

được những lưới nghi trong bảy thứ lời nói của chư Phật. 
Nầy Thiện nam tử ! Nếu người nào có đủ sáu pháp quán tưởng 

như trên, nên biết rằng người đó có thể quở trách ba cõi, xa lìa ba 
cõi, dứt trừ ba cõi, chẳng ưa đắm ba cõi. Đây gọi là người trí có đủ 
mười pháp quán tưởng. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 31 
 

Nếu Tỳ-kheo nào có đủ mười pháp quán tưởng nầy thời đáng 
được gọi là tướng Sa-môn. 

Lúc đó Ca Diếp Bồ-tát liền ở trước Phật nói kệ tán thán : 
Đấng Đại Y Vương thương thế gian,  
Thân và trí huệ đều tịch tịnh,  
Trong pháp vô ngã có chơn ngã,  
Nên tôi kỉnh lễ Vô Thượng Tôn.  
Phát tâm và rốt ráo không sai khác,  
Hai tâm nầy, tâm trước khó hơn,  
Mình chưa được độ, độ người trước,  
Nên tôi kỉnh lễ sơ phát tâm.  
Sơ tâm đã là Thầy Trời, người,  
Hơn bực Thanh Văn và Duyên Giác, 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 32 
 

Phát tâm như vậy hơn ba cõi,  
Nên được gọi là Tối Vô Thượng.  
Trong đời phải cầu rồi mới được,  
Phật không chờ thỉnh mà làm Thầy,  
Phật theo thế gian như nghé con,  
Nên được gọi là đấng đại bi.  
Công đức của Phật khắp mười phương,  
Phàm phu vô trí chẳng thể khen,  
Nay tôi tán thán tâm từ bi,  
Để báo đáp hai nghiệp thân khẩu.  
Thế gian thường ưa tự lợi ích,  
Đức Phật trọn chẳng có như vậy,  
Dứt báo thế gian cho chúng sanh,  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 33 
 

Nên tôi kỉnh lễ Tự Tha Lợi,  
Người đời làm lợi cho thân nhơn,  
Đức Phật lợi ích không thân thù,  
Phật không riêng biệt như người đời,  
Do đây tâm Phật thường bình đẳng.  
Người đời nói khác việc làm khác,  
Nói làm của Phật đều không sai,  
Phàm chỗ tu hành xả các hạnh,  
Do đây được gọi là Như Lai.  
Trước đã rõ biết lỗi phiền não,  
Thị hiện ở đó vì chúng sanh,  
Từ lâu đã giải thoát thế gian,  
Vì từ bi mà ở sanh tử. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 34 
 

 
Dầu hiện thân trời cùng thân người,  
Từ bi theo dõi như nghé con,  
Đức Phật là mẹ của chúng sanh,  
Từ tâm chính là nghé con nhỏ.  
Tự chịu khổ não vì chúng sanh.  
Do xót thương nên lòng chẳng hối.  
Quá xót thương mà chẳng biết khổ,  
Nên tôi cúi lạy đấng cứu khổ.  
Đức Phật dầu làm vô lượng phước,  
Nhưng thân khẩu ý thường thanh tịnh,  
Thường vì chúng sanh chẳng vì mình,  
Nên tôi kỉnh lễ nghiệp thanh tịnh.  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 35 
 

Đức Phật chịu khổ chẳng biết khổ,  
Thấy người chịu khổ như mình khổ,  
Dầu vì chúng sanh ở địa ngục,  
Chẳng có niệm khổ và ăn năn.  
Chúng sanh chịu khổ đều khác nhau,  
Mà Như Lai một mình chịu khổ,  
Biết rồi tâm Phật càng kiên cố,  
Do đây siêng tu đạo vô thượng.  
Phật đủ tâm đại từ duy nhứt,  
Thương xót chúng sanh xem như con,  
Chúng sanh chẳng biết Phật cứu mình,  
Nên hủy báng Phật cùng Pháp, Tăng.  
Thế gian có đủ những phiền não,  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 36 
 

Cũng có vô lượng những lỗi ác,  
Phiền não và tội lỗi như vậy,  
Lúc sơ phát tâm đã dứt trừ.  
Chư Phật mới tán thán được Phật,  
Ngoài Phật không ai tán thán được,  
Nay tôi chỉ tán thán một điều,  
Là tâm đại từ thương thế gian.  
Từ tâm của Phật là pháp lớn,  
Từ tâm nầy độ được chúng sanh,  
Chính đây là vô thượng giải thoát,  
Giải thoát nầy là Đại Niết-bàn. 

  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 37 
 

PHẨM KIỀU TRẦN NHƯ 
THỨ HAI MƯƠI LĂM 

(Trang 589) 

Lúc bấy giờ đức Thế Tôn bảo Kiều Trần Như :  
“Sắc là vô thường, do dứt sắc nầy được sắc thân thường trụ giải 

thoát. Thọ, tưởng, hành và thức cũng đều vô thường, do dứt thức 
ấm nầy mà được thức uẩn giải thoát thường trụ. 

Nầy Kiều Trần Như ! Sắc là khổ, dứt sắc ấm nầy mà được sắc 
thân an lạc giải thoát. Thọ, tưởng, hành và thức cũng như vậy. 

Nầy Kiều Trần Như ! Sắc là không, do dứt sắc không nầy mà 
được sắc uẩn giải thoát phi không. Thọ, tưởng, hành và thức cũng 
như vậy. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 38 
 

Nầy Kiều Trần Như ! Sắc là vô ngã, do dứt sắc ấm nầy mà được 
sắc uẩn giải thoát chơn ngã. Thọ, tưởng, hành và thức cũng như 
vậy. 

Nầy Kiều Trần Như ! Sắc ấm là bất tịnh, do dứt sắc ấm nầy mà 
được sắc uẩn giải thoát thanh tịnh. Thọ, tưởng, hành và thức cũng 
như vậy. 

Nầy Kiều Trần Như ! Sắc là tướng của sanh, lão, bệnh, tử, do dứt 
sắc ấm nầy mà được sắc uẩn giải thoát chẳng phải tướng sanh, lão, 
bệnh, tử. Thọ, tưởng, hành và thức cũng như vậy. 

Nầy Kiều Trần Như ! Sắc là nhơn của vô minh do dứt sắc ấm nầy 
mà được sắc uẩn giải thoát chẳng phải nhơn của vô minh. Thọ, 
tưởng, hành và thức cũng như vậy. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 39 
 

Nầy Kiều Trần Như ! Nhẫn đến sắc ấm là nhơn của sanh, do dứt 
sắc ấm nầy mà được sắc uẩn giải thoát chẳng phải nhơn của sanh. 
Thọ, tưởng, hành và thức cũng như vậy. 

Nầy Kiều Trần Như ! Sắc ấm là nhơn của bốn tưởng điên đảo, 
do dứt sắc ấm điên đảo nầy mà được sắc uẩn giải thoát chẳng phải 
nhơn của bốn tưởng điên đảo. Thọ, tưởng, hành và thức cũng như 
vậy. 

Nầy Kiều Trần Như ! Sắc ấm là nhơn của vô lượng ác pháp : Nào 
là thân nam, thân nữ v.v…, nào là thực ái, dục ái, tham sân, tật đố, 
ác tâm, xan tâm, đoàn thực, xúc thực, tư thực, thức thực, noãn sanh, 
thai sanh, thấp sanh, hóa sanh, ngũ dục, ngũ cái v.v…  Tất cả ác 
pháp nầy đều nhơn nơi sắc cả.  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 40 
 

Do dứt sắc ấm nầy mà được sắc uẩn giải thoát không có vô lượng 
ác pháp như vậy. Thọ, tưởng, hành và thức cũng như vậy. 

Nầy Kiều Trần Như ! Sắc là trói buộc, do dứt sắc nầy mà được 
sắc giải thoát không trói buộc. Thọ, tưởng, hành và thức cũng như 
vậy. 

Nầy Kiều Trần Như ! Sắc là lưu chuyển, do dứt sắc nầy mà được 
sắc giải thoát không lưu chuyển. Thọ, tưởng, hành, thức cũng như 
vậy. 

Nầy Kiều Trần Như ! Sắc chẳng phải chỗ quy y, do dứt sắc nầy 
mà được sắc giải thoát quy y. Thọ, tưởng, hành, thức cũng như vậy. 

Nầy Kiều Trần Như ! Sắc là ghẻ lở, do dứt sắc nầy mà được sắc 
giải thoát không tội lỗi. Thọ, tưởng, hành, thức cũng như vậy. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 41 
 

Nầy Kiều Trần Như ! Sắc chẳng tịch tịnh, do dứt sắc nầy được 
sắc Niết-bàn tịch tịnh. Thọ, tưởng, hành và thức cũng như vậy. 

Nầy Kiều Trần Như ! Người nào rõ biết được như trên đây thời 
gọi là Sa-môn là Bà-la-môn có đủ những pháp Sa-môn, pháp Bà-
la-môn. 

Nếu ngoài Phật pháp thời không có Sa-môn, Bà-la-môn, cũng 
không có pháp Sa-môn, pháp Bà-la-môn. Tất cả ngoại đạo dối trá 
tự xưng, toàn hư giả, không có thiệt hạnh.  

Dầu họ tưởng rằng họ có hai bực nầy, nhưng thật ra thời không 
có. Vì nếu đã không có pháp Sa-môn và Bà-la-môn, làm sao có 
được hai bực Sa-môn và Bà-la-môn. 

Ta thường ở giữa đại chúng xướng to những lời nầy. Các ông 
cũng nên xướng to như vậy. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 42 
 

Bấy giờ có số đông ngoại đạo sanh lòng bất bình rằng :  
Cù Đàm nói trong giáo phái của chúng ta không có Sa-môn và 

Bà-la-môn, cũng không có pháp Sa-môn, pháp Bà-la-môn. Chúng 
ta làm thế nào tỏ cho Cù Đàm biết rằng trong giáo phái của chúng 
ta có hai bực và hai pháp như vậy. 

Có một Phạm Chí lên tiếng nói :  
“Nầy các ngài ! Lời nói của Cù Đàm như điên như cuồng, cần gì 

kiểm giảo !  
Người điên cuồng trong đời hoặc ca, hoặc múa, hoặc khóc, hoặc 

cười, hoặc mắng, hoặc khen, không phân biệt kẻ thân người thù.  
Sa-môn Cù Đàm cũng như vậy: Có lúc nói ta sanh trong cung 

vua Tịnh Phạn, có lúc nói là chẳng sanh.  
Hoặc nói sau khi sanh tự đi bảy bước, lại nói là chẳng đi.  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 43 
 

Hoặc nói ta từ thuở nhỏ học tập văn vỏ, nghề nghiệp thế gian, 
rồi lại tự nói là bực nhứt thiết trí. Có lúc ở cung hưởng lạc thú sanh 
con trai, rồi lại nhàm chê là ác tiện. Có lúc đích thân tu khổ hạnh 
sáu năm, lại quở trách sự khổ hạnh của ngoại đạo.  

Hoặc nói theo học với ông Uất Đầu Lam Phất, ông A La Lã v.v…, 
có lúc nói các ông ấy không chỗ hiểu biết.  

Hoặc nói nơi cội Bồ-đề ta chứng được đạo vô thượng giác, có lúc 
lại nói ta không có đến cây Bồ-đề, không có chứng đắc.  

Hoặc nói thân ta đây chính là Niết-bàn, lại nói thân diệt mới là 
Niết-bàn. 

Lời nói của Cù Đàm như điên cuồng, các ngài lo rầu làm gì ? 
Có các Bà-la-môn nói :  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 44 
 

“Trước kia Sa-môn Cù Đàm nói vô thường, khổ, không, vô ngã, 
bất tịnh. Hàng đệ tử trong giáo phái ta nghe lời nầy mà kinh sợ.  

Nay Cù Đàm đến rừng Ta La nầy tuyên bố có thường, lạc, ngã, 
tịnh. Hàng đệ tử ta nghe lời nầy đều bỏ phái ta, hoặc thọ lấy lời 
của Cù Đàm. Như thế bảo ta không sầu khổ sao được ! 

Lại có một Bà-la-môn bảo rằng các ngài lóng nghe tôi nói đây : 
Sa-môn Cù Đàm gọi rằng tu từ bi, xét ra thời lời nói nầy là hư vọng, 
chẳng phải chơn thật.  

Vì nếu có từ bi sao ông ấy lại giáo hóa hàng đệ tử của chúng ta 
thọ lấy pháp của ông ấy.  

Lòng từ bi là tùy thuận theo ý của người, nay ông ấy làm trái 
bổn nguyện của chúng ta thời đâu phải là từ bi. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 45 
 

Nếu nói rằng Sa-môn Cù Đàm chẳng bị tám pháp thế gian làm 
ô nhiễm, lời nầy cũng là hư vọng : Vì nếu Cù Đàm là thiểu dục tri 
túc, hôm nay sao lại cướp lấy lợi dưỡng của chúng ta. 

Nếu nói Cù Đàm thuộc về dòng họ cao thượng, lời nầy cũng hư 
vọng. Vì từ xưa đến nay chưa từng nghe thấy Sư Tử Vương tàn hại 
con chuột bé nhỏ. Nếu Cù Đàm là dòng cao thượng ngày nay sao 
lại não loạn chúng ta. 

Nếu cho rằng Cù Đàm có thế lực lớn, lời nầy cũng là hư vọng. 
Vì từ xưa đến nay cũng chẳng từng thấy nghe Kim Súy Điểu 
Vương đua tranh cùng các chim.  

Nếu Cù Đàm thật có thế lực lớn, việc gì lại tranh đấu với chúng 
ta. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 46 
 

Nếu cho rằng Cù Đàm có tha tâm trí, xét ra cũng là hư vọng. Vì 
nếu có tha tâm trí, cớ sao Cù Đàm chẳng rõ biết tâm niệm của 
chúng ta. 

Nầy các ngài ! Xưa kia tôi từng nghe bực tôn túc nói rằng sau 
đây một trăm năm thế gian sẽ có một yêu huyễn ra đời. Yêu huyễn 
nầy chính là ông Cù Đàm. Ông ấy sắp sẽ diệt mất tại trong rừng 
Ta La nầy, các ngài chẳng nên sầu não. 

Có một Ni Kiền Tử nói rằng :  
“Nay tôi sầu khổ chẳng phải vì đệ tử và sự cúng dường của riêng 

mình, chỉ vì người đời ngu tối không có con mắt, chẳng thấy biết 
phước điền cùng chẳng phải phước điền, bỏ bực Bà-la-môn niên 
cao nhiều trí mà cúng dường người tuổi trẻ, do đây nên tôi lo rầu 
mà thôi. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 47 
 

Sa-môn Cù Đàm biết chú thuật, do sức chú thuật mà ông ấy có 
thể biến một thân thành vô lượng thân, biến vô lượng thân huờn 
lại một thân, hoặc biến thân làm hình nam, nữ, bò, dê, voi, ngựa. 
Sức của tôi có thể trừ việc chú thuật như vậy. Chú thuật của Cù 
Đàm đã mất, các ngài sẽ được an vui thọ hưởng nhiều sự cúng 
dường”. 

Lại có một Bà-la-môn nói rằng :  
Nầy các ngài, Sa-môn Cù Đàm thành tựu đầy đủ vô lượng công 

đức, các ngài chẳng nên tranh đua. 
Chúng ngoại đạo phản đối lại : Người ngu si kia ! Sao ông lại 

nói Sa-môn Cù Đàm có công đức lớn ?  
Lúc Cù Đàm sanh ra bảy ngày thời mẹ của ông ấy chết, như thế 

có thể được gọi là tướng phước đức chăng ? 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 48 
 

Bà-la-môn đáp rằng :  
Bị mắng chẳng giận, bị đánh chẳng đánh lại, đây là tướng đại 

phước đức. Thân của Cù Đàm có đủ ba mươi hai tướng tốt, tám 
mươi vẻ đẹp, lại có vô lượng thần thông, đây là tướng đại phước 
đức. Không kiêu mạn thưa hỏi trước, lời nói dịu dàng không cộc 
cằn, lúc trai tráng chí ý hưng hạnh mà tâm chẳng nóng nảy, nước 
lớn của nhiều mà không tham luyến, bỏ cung điện đi xuất gia như 
nhổ bỏ nước miếng. Do những điều trên đây nên tôi nói rằng Sa-
môn Cù Đàm thành tựu đầy đủ vô lượng công đức. 

Chúng ngoại đạo nói :  
“Sa-môn Cù Đàm thiệt có vô lượng thần thông biến hoá như lời 

ông nói, chúng tôi chẳng thử thách thần thông với Cù Đàm. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 49 
 

Cù Đàm bản tánh nhu nhuyến, chẳng kham khổ hạnh, sanh 
trưởng chốn thâm cung chẳng rõ thấu được việc ngoài. Chỉ được 
lời nói dịu dàng mà chẳng biết nghề nghiệp văn hóa luận nghị.  

Chúng tôi xin tranh biện pháp yếu với Cù Đàm. Nếu ông Cù 
Đàm hơn, chúng tôi sẽ theo hầu Cù Đàm. Nếu chúng tôi hơn Cù 
Đàm thời Cù Đàm phải phụng sự chúng tôi.” 

Lúc đó một số đông ngoại đạo họp nhau đến ra mắt vua A Xà 
Thế. Vua hỏi:  

Các ngài mỗi phái riêng tu tập theo đạo của mình, đều là người 
xuất gia rời bỏ danh lợi, nhơn dân trong nước của ta đều kính trọng 
cúng dường, nay duyên cớ gì họp nhau đến đây ? 

Các ngài đều có pháp tu tập khác nhau, giới cấm khác nhau, mỗi 
người tự theo giáo phái của mình mà xuất gia tu hành. Nay duyên 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 50 
 

cớ gì lại họp nhau một lòng như những lá rụng bị gió trốt thổi gom 
lại một chỗ. 

Ta thường ủng hộ người xuất gia nhẫn đến chẳng tiếc thân 
mạng. Nay duyên cớ gì mà các ngài họp nhau đến đây ? 

Chúng ngoại đạo đồng thưa :  
Tâu Đại Vương ! Nay Đại Vương là cây cầu đại pháp, có tiếng 

tăm lớn, có công đức lớn, là căn bổn của các nước, là tấm gương 
sáng của tất cả nước, là hình tượng của chư thiên, là cha mẹ của 
nhơn dân. Nhà vua coi việc nước chẳng riêng rẻ người thân kẻ thù, 
lòng vua bình đẳntg như đất nước lửa gió, do đây nhà vua đáng 
gọi là công đức tạng. 

Tâu Đại Vương ! Dầu chúng sanh hiện tại tuổi đời ngắn ngủi, 
nhưng công đức của nhà vua như các vua thời kỳ trường thọ an lạc 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 51 
 

thuở xưa : Như các vua Đảnh Sanh, Thiện Kiến, Nhẫn Nhục, Na 
Hầu Sa, Da Da Đế, Thi Tỳ, Nhứt Xoa Câu v.v… Nhờ nhà vua mà 
trong nước an vui, nhơn dân giàu mạnh. Do đây nên tất cả người 
xuất gia đều mến nước Ma Dà Đà nầy. 

Tâu Đại Vương ! Trong kinh của chúng tôi có nói : Nếu người 
xuất gia ở nơi nước nào mà tinh tấn trì giới tu hành, thời vua nước 
ấy cũng có phần tu công đức lành. 

Tâu Đại Vương ! Tất cả trộm cướp nhà vua đã dẹp xong, nên 
người xuất gia không còn sợ sệt. Hiện nay chỉ còn có một người 
đại ác là Sa-môn Cù Đàm nhà vua chưa xét đến, chúng tôi rất lo sợ.  

Cù Đàm tự thị dòng họ cao quý, thân hìng đẹp mạnh, lại do 
phước bố thí đời trước mà được cúng dường nhiều.  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 52 
 

Cù Đàm cậy những việc nầy mà quá kiêu mạn, hoặc cậy chú 
thuật giỏi mà ngạo nghễ.  

Cù Đàm không thể tu khổ hạnh lành và chứa những y phục nệm 
chăn mịn nhuyễn, nên những người ác trong đời vì tham lợi dưỡng 
mà theo làm quyến thuộc. Do sức chú thuật, Cù Đàm điều phục Ca 
Diếp, Xá Lợi Phất, Mục Kiền Liên v.v… 

Nay đến chỗ ở của chúng tôi, nơi rừng Ta La, tuyên bố rằng thân 
nầy là thường, lạc, ngã, tịnh để khuyến dụ hàng đệ tử của chúng 
tôi. 

Tâu Đại Vương ! Ngày trước Cù Đàm nói thân người là không 
thường, lạc, ngã, tịnh chúng tôi còn có thể nhẫn được.  

Nay Cù Đàm tuyên bố thân nầy là thường, lạc, ngã, tịnh. Chúng 
tôi thiệt chẳng chịu được. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 53 
 

Xin Đại Vương cho phép chúng tôi luận nghị với Cù Đàm. 
Vua A Xà Thế nói : Hôm nay các ngài do ai bày vẽ mà tâm trí 

cuồng loạn chẳng định như vậy ?  
Khác nào nước nổi sóng, vòng lửa xoay, khỉ vượn leo cây, thật 

đáng hổ thẹn. 
Người trí nghe được việc nầy tất sẽ xót thương cho các ngài. Kẻ 

ngu nghe biết thời tất chê cười các ngài. Lời nói của các ngài chẳng 
phải là lời của người xuất gia. Các ngài nếu mang phải bệnh tật, ta 
đều có thuốc trị lành được. Nếu như mắc bệnh ma quỷ, thời anh ta 
là Kỳ Bà có thể trị được. 

Nay các ngài muốn lấy móng tay mà chẻ núi Tu Di, muốn dùng 
răng để cắn nghiền chất Kim Cang, khác nào người ngu thấy Sư 
Tử Vương lúc đói nằm ngủ mà muốn chọc cho thức dậy.  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 54 
 

Như người lấy ngón tay muốn để trong miệng rắn độc,  
Như muốn lấy tay đậy ngọn lửa,  
Như con chồn rừng muốn kêu rống như sư tử,  
Như con muỗi muốn bay đua với kim súy điểu,  
Như con thỏ lội qua biển muốn chưn đụng đến đáy.  
Nay các ngài cũng như vậy. Các ngài như chiêm bao thấy hơn 

Sa-môn Cù Đàm, đây là mơ mộng điên cuồng, chẳng nên tin 
tưởng.  

Nay các ngài có quan niệm muốn tranh biện với Sa-môn Cù 
Đàm, khác nào con phi nga tự đáp vào đống lửa lớn. Các ngài phải 
theo lời của ta chẳng cần nói nữa. 

Các ngài dầu tán thán ta là bình đẳng như cán cân, nhưng chớ 
để cho người ngoài nghe được lời nầy. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 55 
 

Các ngoại đạo lại thưa :  
Tâu Đại Vương ! Sa-môn Cù Đàm có lẽ dùng chú thuật đến bên 

nhà vua, nên làm cho lòng vua nghi mà chẳng tin các vị thánh 
nhơn nầy. Nhà vua chẳng nên khinh miệt chúng tôi. 

Tâu Đại Vương ! Mặt trăng tròn khuyết, nước biển mặn, v.v… 
những việc như thế ai làm ra ?  

Há chẳng phải hàng Bà-la-môn chúng tôi ư ! 
Nhà vua chẳng nghe nước sông Hằng dừng ở trong lỗ tai của A 

Kiệt Đa Tiên trọn mười hai năm ư ?  
Nhà vua chẳng nghe Cù Đàm Tiên nhơn cả hiện thần thông 

mười hai năm biến làm Đế Thích, rồi biến thân Đế Thích làm thân 
dê đực, biến ngàn nữ căn ở thân Đế Thích?  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 56 
 

Nhà vua chẳng nghe Kỳ Nâu Tiên trong một ngày uống hết nước 
bốn biển làm cho quả đất khô ? 

Nhà vua chẳng nghe bà Tẩu Tiên làm ba con mắt cho Tự Tại 
Thiên ư ?  

Nhà vua chẳng nghe La Lã Tiên biến thành Ca La Phú làm nước 
mọi ư ? 

Tâu Đại Vương ! Trong phái Bà-la-môn có những Tiên nhơn 
thần thông như vậy, sao nhà Vua lại khinh miệt ư ? 

Vua nói :  
“Các ngài nếu chẳng tin theo lời của ta, đức Như Lai chánh giác 

hiện ở trong rừng Ta La, các ngài có thể qua đó tùy ý vấn nạn, Đức 
Như Lai cũng sẽ giải thích vừa ý các ngài.” 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 57 
 

Liền đó vua A Xà Thế cùng chúng ngoại đạo đến chỗ Phật. Vua 
đầu mặt làm lễ đi nhiễu ba vòng ngồi qua một bên bạch Phật rằng:  

“Thế Tôn ! Các nhà ngoại đạo nầy muốn được tùy ý vấn nạn, xin 
đức Như Lai tùy ý đáp đó.” 

Phật nói :  
“Nầy Đại Vương ! Như Lai tự biết phải lúc.” 
Trong chúng ngoại đạo có Bà-la-môn Xà Đề Thủ Na lên tiếng 

hỏi: 
”Nầy Cù Đàm! ngài nói Niết-bàn là pháp thường trụ phải 

chăng?” 
Nầy Đại Bà-la-môn ! Đúng như vậy. 
Nếu Cù Đàm nói Niết-bàn là thường trụ thời không đúng nghĩa. 

Vì như những sự vật trong đời, từ hột sanh ra trái nối luôn chẳng 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 58 
 

dứt, như từ đất sét làm ra cái bình, từ những sợi chỉ mà có cái áo. 
Cù Đàm thường nói rằng tu quán tưởng vô thường chứng được 
Niết-bàn. Nhơn là vô thường sao quả lại thường trụ ? 

Cù Đàm lại nói giải thoát dục tham chính là Niết-bàn, giải thoát 
sắc tham và vô sắc tham chính là Niết-bàn. Dứt vô minh v.v… tất 
cả phiền não thời là Niết-bàn. Từ dục, sắc, nhẫn đến vô minh phiền 
não đều là vô thường. Nhơn đã vô thường thời quả Niết-bàn cũng 
phải vô thường. 

Cù Đàm lại nói từ nghiệp nhơn nên sanh cõi Trời, do nghiệp 
nhơn nên sanh địa ngục, do nghiệp nhơn mà được giải thoát, nên 
các pháp đều do nơi nhơn mà sanh. Nếu đã từ nơi nhơn sanh mà 
được giải thoát, sao lại nói Niết-bàn là thường ? 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 59 
 

Cù Đàm cũng nói rằng sắc theo duyên mà sanh nên gọi là vô 
thường, thọ tưởng hành thức cũng như vậy. Giải thoát như vậy, 
nếu là sắc thời là vô thường, nếu là thọ tưởng hành thức cũng là 
vô thường. Nếu ngoài năm ấm mà có giải thoát, thời giải thoát nầy 
chính là hư không. Nếu đã là hư không thời chẳng được nói rằng 
do nhơn duyên sanh, vì hư không là thường là duy nhứt, là khắp 
tất cả. 

Cù Đàm cũng nói rằng : Phàm do nhơn duyên sanh ra thời là 
khổ, nếu đã là khổ sao lại nói giải thoát là lạc. 

Cù Đàm lại nói : Vô thường là khổ, khổ là vô ngã. Nếu đã là vô 
thường, là khổ, là vô ngã thời là bất tịnh. Tất cả những pháp do 
nhơn duyên sanh ra, đều là vô thường, khổ, vô ngã, bất tịnh, sao 
lại nói Niết-bàn là thường, lạc, ngã, tịnh ? 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 60 
 

Nếu Cù Đàm nói rằng cũng là thường cũng vô thườntg, cũng 
khổ cũng vui, cũng là ngã cũng là vô ngã, cũng tịnh cũng bất tịnh, 
như thế há chẳng phải là hai lời ư ? 

Tôi cũng từng nghe bực tôn túc nói nếu Phật ra đời thời lời nói 
không hai. Nay Cù Đàm nói hai lời, lại xưng rằng Phật chính là 
thân ta đây. Xin giải thích những điều tôi đã hỏi. 

Phật nói :  
Nầy Bà-la-môn ! Cứ theo lời của ông, nay tôi hỏi ông tùy ý ông 

đáp. 
Nầy Bà-la-môn ! Tánh của ông là thường hay là vô thường ? 
Tánh của tôi là thường. 
Nầy Bà-la-môn ! Tánh ấy có thể làm nhơn cho tất cả pháp trong 

và ngoài chăng ? 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 61 
 

Chính thế, thưa Cù Đàm. 
Nầy Bà-la-môn ! Tánh ấy làm nhơn như thế nào ? 
Thưa Cù Đàm ! Từ tánh sanh ra đại, từ đại sanh mạn, từ mạn 

sanh mười sáu pháp:  
Năm đại là địa, thủy, hỏa, phong, không, năm tri căn là nhãn, 

nhĩ, tỹ, thiệt, thân.  
Năm nghiệp căn là tay, chân, miệng tiếng, nam căn, nữ căn, cùng 

tâm bình đẳng căn.  
Mười sáu pháp nầy do năm pháp : Sắc, thinh, hương, vị, xúc 

sanh ra.  
Hai mươi mốt pháp nầy có ba pháp căn bổn : Nhiễm, thô và đen. 

Nhiễm là ái, thô là sân, đen là vô minh.  
Hai mươi ba pháp nầy, đều nhơn nơi tánh mà sanh. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 62 
 

Nầy Bà-la-môn ! Những pháp đại, mạn v.v… là thường hay vô 
thường ? 

Thưa Cù Đàm theo giáo pháp của tôi thời tánh là thường, những 
pháp đại v.v… đều là vô thường. 

Nầy Bà-la-môn ! Như trong pháp của ông nhơn là thường còn 
quả là vô thường. Trong pháp của ta dầu nhơn là vô thường nhưng 
quả là thường, thời có lỗi gì ? 

Nầy Bà-la-môn ! Trong pháp của các ông có hai nhơn chăng ? 
Thưa Cù Đàm, có. 
Thế nào là hai ? 
Thưa Cù Đàm ! Một là sanh nhơn, hai là liễu nhơn. 
Thế nào là sanh nhơn ? Thế nào là liễu nhơn ? 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 63 
 

Sanh nhơn như đất sét làm ra cái bình. Liễu nhơn như đèn soi 
đồ vật. 

Hai nhơn nầy là một tánh. Đã là một tánh có thể khiến sanh 
nhơn làm liễu nhơn chăng ?  

Có thể khiến liễu nhơn làm sanh nhơn chăng ? 
Thưa Cù Đàm ! Không. 
Nếu như sanh nhơn chẳng làm liễu nhơn, liễu nhơn chẳng làm 

sanh nhơn, có thể nói là nhơn tướng chăng ? 
Thưa Cù Đàm ! Dầu hai nhơn chẳng làm thành lẫn nhau, nhưng 

vẫn có nhơn tướng. 
Nầy Bà-la-môn ! Vật của liễu nhơn chiếu rõ có đồng với liễu 

nhơn chăng ? 
Thưa Cù Đàm ! Không. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 64 
 

Phật nói : Trong pháp của ta, dầu do từ vô thường chứng đặng 
Niết-bàn, nhưng Niết-bàn nầy chẳng phải là vô thường.  

Do từ liễu nhơn mà được nên là thường, lạc, ngã, tịnh.  
Do từ sanh nhơn mà được nên là vô thường, vô lạc, vô ngã, vô 

tịnh.  
Do đây nên đức Như Lai nói có hai thuyết thường và vô thường. 

Hai thuyết nầy không có hai lời, nên Phật gọi là không nói hai lời. 
Như lời ông nói từng nghe bực tôn túc bảo rằng Phật ra đời 

không có hai lời. Lời nói trên đây rất đúng.  
Tất cả chư Phật mười phương ba đời không bao giờ có lời nói 

sai, vì có thời đồng nói có, không thời đồng nói không, nên gọi là 
đồng một nghĩa, do đây nên gọi Phật không nói hai lời. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 65 
 

Nầy Bà-la-môn ! Đức Như Lai dầu gọi là hai lời, nhưng vì để 
hiểu rõ một lời.  

Thế nào là hai lời để hiểu rõ một lời ?  
Như nhãn căn cùng sắc trần đây là hai lời, sanh ra thức đây là 

một lời. Nhẫn đến ý căn cùng pháp trần sanh ra thức cũng như vậy. 
Cù Đàm khéo phân biệt được ngữ nghĩa như vậy. Nay tôi chưa 

hiểu dùng hai lời để hiểu rõ một lời. 
Đức Thế Tôn liền vì Bà-la-môn mà tuyên nói pháp tứ đế :  
Nầy Bà-la-môn ! Khổ Đế cũng hai cũng một, nhẫn đến đạo đế 

cũng hai cũng một. 
Bà-la-môn thưa :  
“Bạch Thế Tôn ! Tôi đã hiểu biết rồi”. 
Nầy Thiện Nam Tử ! Ông hiểu biết như thế nào ? 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 66 
 

Bạch Thế Tôn ! Khổ đế, tất cả phàm phu thời hai, còn thánh nhơn 
thời một. Nhẫn đến đạo đế cũng như vậy. 

Lành thay ! Đã hiểu. 
Bạch Thế Tôn ! Nay tôi nghe pháp đã được chánh kiến, tôi quy 

y Phật Pháp Tăng Tam Bảo. Cúi xin Đức Đại Từ cho tôi xuất gia. 
Đức Phật bảo Kiều Trần Như :  
“Ông nên cạo bỏ râu tóc cho Xà Đề Thủ Na, cho ông xuất gia”. 
Ngài Kiều Trần Như vâng lời Phật cạo tóc cho Xà Đề Thủ Na. 

Đương lúc cạo có hai thứ rơi xuống : Một là râu tóc, hai là phiền 
não. Xà Đề Thủ Na liền ở nơi chỗ ngồi chứng đặng quả A La Hán. 

Lại có Phạm Chí Bà Trư Tra hỏi Phật :  
“Cù Đàm nói Niết-bàn là thường trụ phải chăng?” 
Nầy Phạm Chí ! Đúng như vậy. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 67 
 

Cù Đàm toan chẳng nói rằng không phiền não là Niết-bàn ư ? 
Nầy Phạm Chí ! Đúng như vậy. 
Thưa Cù Đàm ! Ở thế gian có bốn thứ gọi là không :  
Một là những pháp chưa có ra thời gọi là không, như cái bình 

lúc chưa ra khỏi viên đất thời gọi là không có cái bình.  
Hai là những pháp đã diệt mất gọi là không, như cái bình đã hư 

bể thời gọi là không.  
Ba là lẫn không có tướng loại khác mà gọi là không, như trong 

bò không có ngựa, trong ngựa không có bò.  
Bốn là rốt ráo không nên gọi là không, như lông rùa sừng thỏ. 
 Thưa Cù Đàm ! Nếu vì đã dứt trừ phiền não mà gọi là Niết-bàn, 

thời Niết-bàn là không có.  
Nếu đã là không Niết-bàn, sao lại nói có thường, lạc, ngã, tịnh ? 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 68 
 

Nầy Thiện Nam Tử ! Niết-bàn đây chẳng phải là trước không có 
như cái bình lúc còn là viên đất, cũng chẳng phải dứt mất thành 
không như cái bình lúc hư bể, cũng chẳng phải rốt ráo không như 
lông rùa, sừng thỏ. Niết-bàn nầy đồng với khác loại mà không. 

Như lời ông nói, dầu trong bò không có ngựa, nhưng chẳng 
được nói rằng bò cũng là không. Dầu trong ngựa không có bò 
nhưng cũng chẳng được nói rằng ngựa cũng là không.  

Niết-bàn cũng như vậy : Trong phiền não không Niết-bàn, trong 
Niết-bàn không phiền não, do đây nên gọi là lẫn không có tướng 
khác nhau. 

Thưa Cù Đàm ! Nếu cho Niết-bàn là lẫn không tướng khác nhau, 
sự không nầy không có thường, lạc, ngã, tịnh.  

Sao Cù Đàm lại nói Niết-bàn là thường, lạc, ngã, tịnh ? 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 69 
 

Nầy Thiện Nam Tử ! Như không tướng khác nhau của ông nói 
có ba thứ không : Bò, ngựa đều là trước không sau có, đây gọi là 
trước không. Đã có trở thành không đây gọi là hư hoại mà không; 
không có tướng khác nhau thời như ông đã nói. Niết-bàn không 
có ba tướng nầy, nên Niết-bàn là thường, lạc, ngã, tịnh. 

Như ba thứ bệnh của người đời: Bệnh nhiệt, bệnh phong, bệnh 
hàn.  

Ba thứ thuốc có thể trị được :  
Tô trị được bệnh nhiệt,  
Dầu trị được bệnh phong,  
Mật trị được bệnh hàn. 

Nầy Thiện Nam Tử ! Trong bệnh phong không có dầu, trong dầu 
không có bệnh phong, nên dầu có thể trị được bệnh phong.  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 70 
 

Hai thứ kia cũng như vậy. 
Tất cả chúng sanh có ba thứ bệnh : Tham, sân và si.  
Có ba thứ pháp dược trị được ba bệnh nầy :  

Bất tịnh quán là thuốc trị được bệnh tham,  
Từ tâm quán là thuốc trị được bệnh sân,  
Nhân duyên quán là thuốc trị được bệnh si. 

 

Nam-mô Đại Bát Niết-bàn Hội Thượng Phật, Bồ-tát  
Ma-ha-tát.  (3 lần) 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 71 
 

(Trang 733) 

MA HA BÁT NHÃ BA-LA-MẬT ĐA TÂM KINH 

Quán Tự Tại Bồ-tát hành thâm Bát-nhã Ba-la-mật-đa thời chiếu 
kiến ngũ uẩn giai không, độ nhất thiết khổ ách. 

Xá Lợi Tử! Sắc bất dị không, không bất dị sắc, sắc tức thị không, 
không tức thị sắc, thọ, tưởng, hành, thức, diệc phục như thị. 

Xá Lợi Tử! Thị chư pháp không tướng, bất sanh, bất diệt, bất 
cấu, bất tịnh, bất tăng, bất giảm. Thị cố không trung vô sắc, vô  
thọ, tưởng, hành, thức, vô nhãn, nhĩ, tỹ, thiệt, thân, ý. 

Vô sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp; vô nhãn giới, nãi chí vô ý 
thức giới. Vô vô-minh, diệc vô vô-minh tận, nãi chí vô lão tử, diệc 
vô lão tử tận. Vô khổ, tập, diệt, đạo; vô trí, diệc vô đắc. 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 72 
 

Dĩ vô sở đắc cố, Bồ-đề tát đỏa y Bát-nhã Ba-la-mật-đa cố, tâm vô 
quái ngại; vô quái ngại cố, vô hữu khủng bố, viễn ly điên đảo 
mộng tưởng, cứu cánh Niết-bàn.  

Tam thế chư Phật y Bát-nhã Ba-la-mật-đa cố, đắc A-nậu-đa-la 
tam-miệu tam-bồ-đề. 

Cố tri Bát-nhã Ba-la-mật-đa, thị đại thần chú, thị đại minh  
chú, thị vô thượng chú, thị vô đẳng đẳng chú, năng trừ nhất  
thiết khổ, chơn thiệt bất hư. 

Cố thuyết Bát-nhã Ba-la-mật-đa chú, tức thuyết chú viết:  
Yết đế yết đế, ba-la yết đế, ba-la tăng yết đế, Bồ-đề tát bà-ha. 

(3 lần) 

 

 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 73 
 

DƯỢC VƯƠNG BỒ-TÁT ĐÀ LA NI 

An nhĩ, mạn nhĩ, ma nễ, ma ma nễ. chỉ lệ, già lê đệ, xa mế, 
xa lý đa vĩ. Chuyên đế, mục đế mục đa lý. Ta lý, a vĩ ta lý, tang 
lý, Ta lý xoa dệ, a xoa duệ.  

A kỳ nhị chuyên đế xa lý, đà la ni. A lư dà bà ta kị đá tỳ xoa 
nhị, Nễ tỳ thế, a tiện đa la nễ lý thế, A đàn dá ba lệ thâu địa, 
âu cứu lệ, mâu cứu lệ.  

A la lệ, ba la lệ, thủ ca sai, a, tam ma tam lý, Phật đà tỳ kiết 
lợi diệt đế, đạt ma ba lợi sai đế, Tăng già niết cù sa nễ, bà xá 
bà xá thâu địa, Mạn đá lã, mạn đá lã xoa dạ đa.  

Bưu lâu đá, bưu lâu đá kiêu xá lược, Ác xoa lã, ác xoa dã đa dã, 
A bà lư, A ma nhã na đa dạ”. (3 lần) 

 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 74 
 

 

HỒI HƯỚNG 

Phúng kinh công đức thù thắng hạnh 
Vô biên thắng phước giai hồi hướng 
Phổ nguyện pháp giới chư chúng sanh 
Tốc vãng vô lượng quang Phật-sát. 

Nguyện tiêu tam chướng trừ phiền não 
Nguyện đắc trí huệ chơn minh liễu 
Phổ nguyện tội chướng tất tiêu trừ 
Thế thế thường hành Bồ-tát đạo. 

 
 
 



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 75 
 

 
Nguyện sanh Tây Phương Tịnh Độ trung 
Cửu phẩm liên hoa vi phụ mẫu 
Hoa khai kiến Phật ngộ vô sanh 
Bất thối Bồ-tát vi bạn lữ. 

Nguyện dĩ thử công đức 
Phổ cập ư nhất thiết 
Ngã đẳng dữ chúng sanh 
Giai cộng thành Phật đạo. 

  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T  | 76 
 

PHỤC NGUYỆN 

Thượng lai đệ tử chúng đẳng, cung đối Phật tiền, thành tâm phúng 
tụng Đại-thừa kinh Đại Bát Niết-bàn, cập niệm Phật công đức chuyên vì 
hồi hướng kỳ nguyện cho đệ tử …. chúng con tiêu tai tiêu nạn, tật bệnh 
tiêu trừ, tội chướng, báo chướng, phiền não chướng, nghiệp chướng tất 
giai tiêu diệt, thân tâm thanh tịnh, tinh tấn tu hành, hiện tiền phước huệ 
trang nghiêm, một hậu đắc A Di Đà thọ ký.  

Phổ nguyện: âm siêu dương thới, pháp giới chúng sanh, tình dữ vô 
tình, tề thành Phật đạo. 

Nam-mô A Di Đà Phật 

 

  



C A  D I Ế P  B Ồ - T Á T | 77 
 

QUY Y TAM BẢO 

 Tự Quy y Phật, Đương nguyện chúng sanh, Thể 
giải đại đạo, Phát Vô thượng tâm.  

 Tự Quy y Pháp, Đương nguyện chúng sanh, 
Thâm nhập kinh tạng, Trí huệ như hải.  

 Tự Quy y Tăng, Đương nguyện chúng sanh, 
Thống lý đại chúng, Nhất thiết vô ngại. 

Nguyện đem công đức này 
Hướng về khắp tất cả 
Đệ tử và chúng sanh 
Đều trọn thành Phật đạo. 

HÒA NAM THÁNH CHÚNG. 


