
Hán dịch: nhà Đường, đại sư Thật Xoa Nan Đà. 
Việt dịch: Việt Nam, Tỳ kheo Thích Trí Tịnh. 

 

KINH HOA 
NGHIÊM 
TẬP NĂM – 05 
PHẨM THẬP NHẪN 

THỨ 29.01 
 
 

Bản in tại Việt Nam đọc từ trang 142 – 174 
Bản in Phật Học Viện Quốc Tế đọc từ trang 251 – 298 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 2 
 

NGHI THỨC KINH HOA NGHIÊM 
 

TỊNH PHÁP GIỚI CHƠN NGÔN 

Án Lam (7 lần) 
 

TỊNH KHẨU NGHIỆP CHƠN NGÔN 

Tu rị tu rị, ma ha tu rị, tu tu rị ta bà ha. (3 lần) 
 

TỊNH BA NGHIỆP CHƠN NGÔN 

Án ta phạ bà phạ, thuật đà ta phạ, đạt ma ta phạ, bà phạ  
thuật độ hám. (3 lần) 

 

PHỔ CÚNG DƯỜNG CHƠN NGÔN 

Án nga nga nẵng tam bà phạ phiệt nhựt ra hồng. (3 lần) 

 
 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 3 
 

 
 
TÁN PHẬT  

 

Pháp Vương Vô Thượng Tôn 
Tam giới vô luân thất 
Thiên nhân chi Đạo sư 
Tứ sanh chi Từ phụ 
Ư nhứt niệm quy y 
Năng diệt tam kỳ nghiệp 
Xưng dương nhược tán thán 
Ức kiếp mạc năng tận. 

 
  



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 4 
 

 
 

QUÁN TƯỞNG 
 

Năng lễ, sở lễ tánh không tịch, 
Cảm ứng đạo giao nan tư nghì, 
Ngã thử đạo tràng như Đế châu, 
Thập phương chư Phật ảnh hiện trung, 
Ngã thân ảnh hiện chư Phật tiền, 
Đầu diện tiếp túc quy mạng lễ. 

 

  



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 5 
 

ĐẢNH LỄ TAM BẢO 
 

CHÍ TÂM ĐẢNH LỄ: Nam-mô Tận Hư không Biến Pháp Giới, Quá, 
Hiện, Vị Lai Thập Phương Chư Phật, Tôn Pháp, Hiền Thánh 
Tăng Thường Trụ Tam Bảo. (1 lạy) 

 

CHÍ TÂM ĐẢNH LỄ: Nam-mô Ta Bà Giáo Chủ Điều Ngự Bổn Sư Thích 
Ca Mâu Ni Phật, Đương Lai Hạ Sanh Di Lặc Tôn Phật, Đại Trí 
Văn Thù Sư Lợi Bồ-tát, Đại Hạnh Phổ Hiền Bồ-tát, Hộ Pháp 
Chư Tôn Bồ-tát, Linh Sơn Hội Thượng Phật Bồ-tát. (1 lạy) 

 

CHÍ TÂM ĐẢNH LỄ: Nam-mô Tây Phương Cực Lạc Thế Giới Đại Từ 
Đại Bi A Di Đà Phật, Đại Bi Quán Thế Âm Bồ-tát, Đại Thế Chí 
Bồ-tát, Đại Nguyện Địa Tạng Vương Bồ-tát, Thanh Tịnh Đại 
Hải Chúng Bồ-tát. (1 lạy) 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 6 
 

 

 

 

TÁN LƯ HƯƠNG 

Lư hương vừa ngún chiên đàn 
Khói thơm ngào ngạt muôn ngàn cõi xa 

Lòng con kính ngưỡng thiết tha 
Ngửa mong chư Phật thương mà chứng minh. 

Nam mô Hương Vân Cái Bồ-tát Ma-ha-tát. (3 lần) 
 

 

  



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 7 
 

Nam mô Đại Bi Hội Thượng Phật Bồ-tát. (3 lần) 

CHÚ ĐẠI BI 

Thiên thủ thiên nhãn vô ngại đại bi tâm đà ra ni.  Nam mô hắc 
ra đát na đa ra dạ da. Nam mô a rị da, bà lô yết đế, thước bát ra 
da, Bồ-đề tát đỏa bà da, ma ha tát đỏa bà da, ma ha ca lô ni ca da. 
Án tát bàn ra phạt duệ, số đát na tát đỏa. Nam mô tất kiết lật đỏa, 
y mông a rị da, bà lô yết đế thất Phật ra lăng đà bà. 

Nam mô na ra cẩn trì hê rị, ma ha bàn đa sa mế, tát bà a tha 
đậu du bằng, a thệ dựng, tát bà tát đa, na ma bà già, ma phạt đạt 
đậu, đát điệt tha:   

Án a bà lô hê, lô ca đế, ca ra đế, di hê rị, ma ha Bồ-đề tát đỏa, 
tát bà tát bà, ma ra ma ra, ma hê ma hê, rị đà dựng, cu lô cu lô 
kiết mông, độ lô độ lô, phạt xà da đế, ma ha phạt xà da đế, đà ra 
đà ra, địa rị ni, thất Phật ra da, dá ra dá ra mạ mạ phạt ma ra, mục 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 8 
 

đế lệ, y hê y hê, thất na thất na a ra sâm Phật ra xá lợi, phạt sa 
phạt sâm, Phật ra xá da, hô lô hô lô ma ra, hô lô hô lô hê rị, ta ra 
ta ra, tất rị tất rị, tô rô tô rô, Bồ-đề dạ Bồ-đề dạ, bồ đà dạ bồ đà 
dạ, di đế rị dạ, na ra cẩn trì địa rị sắc ni na, ba dạ ma na ta bà ha. 
Tất đà dạ ta bà ha. Ma ha tất đà dạ ta bà ha. Tất đà du nghệ thất 
bàn ra dạ, ta bà ha. Na ra cẩn trì, ta bà ha. Ma ra na ra, ta bà ha. 
Tất ra tăng a mục khê da, ta bà ha. Ta bà ma ha, a tất đà dạ, ta bà 
ha. Giả kiết ra a tất đà dạ, ta bà ha. Ba đà ma yết tất đà dạ, ta bà 
ha. Na ra cẩn trì bàn đà ra dạ, ta bà ha. Ma bà lị thắng yết ra dạ, 
ta bà ha. 

Nam mô hắc ra đát na, đa ra dạ da. Nam mô a rị da, bà lô yết 
đế, thước bàn ra dạ, ta bà-ha.   

"Án tất điện đô, mạn đa ra, bạt đà dạ ta bà-ha." (3 lần) 

  



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 9 
 

Nam mô Thập Phương Thường Trụ Tam Bảo. (3 lần) 

VĂN PHÁT NGUYỆN  

Lạy đấng Tam Giới Tôn 
Quy mạng mười phương Phật  
Nay con phát nguyện lớn 
Trì tụng Kinh Hoa Nghiêm 
Trên đền bốn ơn nặng 
Dưới cứu khổ tam đồ 
Nếu có ai thấy nghe 
Đều phát Bồ-đề tâm,  
Khi mãn báo thân này  
Sanh qua cõi Cực Lạc. 

Nam mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật. (3 lần) 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 10 
 

 

 

KHAI KINH KỆ  

Phật pháp rộng sâu rất nhiệm mầu 
Trăm nghìn muôn kiếp khó tìm cầu 
Nay con nghe thấy chuyên trì tụng 
Nguyện tỏ Như Lai nghĩa nhiệm mầu. 

Nam mô Hoa Nghiêm Hội Thượng Phật, 
Bồ-tát Ma-ha-tát.  (3 lần) 

 

 
  

  



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 11 
 

ĐẠI PHƯƠNG QUẢNG PHẬT 
HOA NGHIÊM KINH 
PHẨM THẬP NHẪN 
THỨ HAI MƯƠI CHÍN 

Bản in tại Việt Nam đọc từ đầu trang 142 – 174  
Bản in Phật Học Viện Quốc Tế đọc từ giữa trang 251 – 298 

 

Chư Phật tử! Thế nào là đại Bồ-tát như ảnh nhẫn? 
Ðại Bồ-tát nầy  

chẳng phải sanh ở thế gian, chẳng phải mất ở thế gian,  
chẳng phải ở trong thế gian, chẳng phải ở ngoài thế gian,  
chẳng phải du hành nơi thế gian, chẳng phải chẳng du hành 

nơi thế gian,  



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 12 
 

chẳng phải đồng với thế gian, chẳng phải khác với thế gian,  
chẳng phải qua đến thế gian, chẳng phải chẳng qua đến thế 

gian,  
chẳng phải trụ ở thế gian, chẳng phải chẳng trụ ở thế gian,  
chẳng phải là thế gian, chẳng phải xuất thế gian,  
chẳng phải tu Bồ-tát hạnh, chẳng phải bỏ đại nguyện,  
chẳng phải thiệt, chẳng phải chẳng thiệt.  

Dầu thường hành tất cả Phật pháp mà có thể làm xong tất cả thế 
sự. Chẳng theo thế lưu cũng chẳng trụ pháp lưu. 

Ví như mặt trời, mặt trăng, nam, nữ và các vật như nhà cửa, núi 
rừng, sông suối, v.v… hiện bóng trong những vật thanh tịnh như 
nước, dầu, châu bửu, gương sáng. Bóng cùng nước gương, v.v… 
chẳng phải một, chẳng phải khác, chẳng phải ly, chẳng phải hiệp. 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 13 
 

Nơi trong dòng sông, bóng chẳng bị trôi, nơi giếng ao, bóng cũng 
chẳng bị chìm đắm.  

Dầu bóng hiện trong đó không chỗ chấp trước, nhưng các chúng 
sanh biết ở chỗ đó có bóng ấy hiện, cũng biết chỗ kia không có 
bóng như vậy. Vật gần vật xa dầu đều hiện bóng, nhưng bóng 
không theo vật mà có gần xa. 

Cũng vậy, đại Bồ-tát hay biết tự thân và tha thân tất cả đều là 
cảnh giới của trí, chẳng nhận là hai mà cho là tự tha riêng khác. 
Dầu vậy nhưng nơi tự quốc độ, nơi tha quốc độ, đều riêng sai khác 
đồng thời hiện khắp. 

Như trong hột giống không có rễ, mầm, cọng, mắt, nhánh, lá, mà 
hay sanh khởi tất cả. 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 14 
 

Cũng vậy, đại Bồ-tát ở trong pháp vô nhị mà phân biệt hai tướng 
phương tiện thiện xảo thông đạt vô ngại. Ðây gọi là như ảnh nhẫn 
thứ tám của đại Bồ-tát. 

Ðại Bồ-tát thành tựu như ảnh nhẫn nầy dầu chẳng qua đến cõi 
nước mười phương mà có thể hiện khắp tất cả cõi Phật. Cũng 
chẳng rời đây, cũng chẳng đến kia, như bóng hiện khắp, chỗ du 
hành vô ngại. Làm cho chúng sanh thấy thân sai khác đồng với 
tướng cứng chắc của thế gian.  

Nhưng sự sai khác nầy chính là chẳng phải sai khác. Khác cũng 
chẳng khác, không có chướng ngại. 

Ðại Bồ-tát nầy từ nơi chủng tánh Như Lai mà sanh thân ngữ và 
ý thanh tịnh vô ngại nên có thể được thân vô biên sắc tướng thanh 
tịnh. 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 15 
 

Chư Phật tử! Thế nào là đại Bồ-tát biết tất cả thế gian thảy đều 
như hóa? 

Nghĩa là tất cả chúng sanh ý nghiệp hóa, vì giác tưởng sanh 
khởi.  

Tất cả thế gian chư hành hóa, vì phân biệt sanh khởi.  
Tất cả khổ vui điên đảo hóa, vì vọng thủ sanh khởi.  
Tất cả thế gian pháp chẳng thiệt hóa, vì ngôn thuyết hiện khởi.  
Tất cả phiền não phân biệt hóa, vì tưởng niệm sanh khởi.  
Lại có thanh tịnh điều phục hóa, vì vô phân biệt hiện khởi. Nơi 

tam thế chẳng chuyển hóa, vì vô sanh bình đẳng. Bồ-tát nguyện 
lực hóa, vì tu hành quảng đại.  

Như Lai đại bi hóa, vì phương tiện thị hiện. Chuyển pháp luân 
phương tiện hóa, vì trí huệ vô úy biện tài diễn thuyết. 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 16 
 

Ðại Bồ-tát rõ biết thế gian xuất thế gian hóa hiện như vậy, chứng 
biết, biết rộng lớn, biết vô biên, biết đúng sự, biết tự tại, biết chơn 
thiệt. Chẳng phải hư vọng kiến có thể khuynh động được. Tùy 
theo sở hành của thế gian cũng chẳng hư mất trí biết ấy. 

Ví như hóa chẳng từ nơi tâm phát khởi, chẳng từ nơi tâm pháp 
phát khởi,  

chẳng từ nơi nghiệp phát khởi, chẳng thọ quả báo,  
chẳng phải thế gian sanh, chẳng phải thế gian diệt,  
chẳng thể theo dõi, chẳng thể rờ chạm,  
chẳng phải còn lâu, chẳng phải giây lát,  
chẳng phải ở nơi thế gian, chẳng phải rời thế gian,  
chẳng chuyên cuộc một phương, chẳng thuộc khắp các 

phương,  



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 17 
 

chẳng phải hữu lượng, chẳng phải vô lượng,  
chẳng nhàm, chẳng dứt, chẳng phải chẳng nhàm dứt,  
chẳng phải phàm, chẳng phải Thánh,  
chẳng phải nhiễm, chẳng phải tịnh,  
chẳng phải sanh, chẳng phải tử,  
chẳng phải trí, chẳng phải ngu,  
chẳng phải thấy, chẳng phải chẳng thấy,  
chẳng phải y tựa thế gian, chẳng phải nhập pháp giới,  
chẳng phải thông minh, chẳng phải đần độn,  
chẳng phải lấy, chẳng phải chẳng lấy,  
chẳng phải sanh tử, chẳng phải Niết bàn,  
chẳng phải có, chẳng phải không có. 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 18 
 

Ðại Bồ-tát phương tiện thiện xảo như vậy, du hành thế gian tu 
hạnh Bồ-tát. Biết rõ thế pháp phân thân hóa hiện mà đến, chẳng 
chấp thế gian, chẳng lấy tự thân, nơi thế gian và thân không phân 
biệt. Chẳng trụ thế gian, chẳng rời thế gian, chẳng trụ nơi pháp, 
chẳng rời nơi pháp.  

Do bổn nguyện nên chẳng bỏ một chúng sanh giới, chẳng điều 
phục thiểu chúng sanh giới, chẳng phân biệt nơi pháp, chẳng phải 
chẳng phân biệt.  

Biết các pháp tánh không lai không khứ. Dầu không chỗ có mà 
tròn đầy Phật pháp. Rõ pháp như hóa, chẳng có chẳng không. 

Ðại Bồ-tát lúc an trụ như hóa, nhẫn đến hay tròn đủ tất cả đạo 
Bồ-đề của chư Phật lợi ích chúng sanh. 

Ðây gọi là như hóa nhẫn thứ chín của đại Bồ-tát. 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 19 
 

Ðại Bồ-tát thành tựu như hóa nhẫn nầy, phàm việc làm ra đều 
đồng với hóa, ví như hóa sĩ.  

Nơi tất cả cõi Phật không chỗ y trụ.  
Nơi tất cả thế gian không chỗ chấp lấy.  
Nơi tất cả Phật pháp chẳng sanh phân biệt.  
Dầu vậy mà hướng đến Phật Bồ-đề không lười mỏi, tu hạnh Bồ-

tát, rời những điên đảo.  
Dầu không có thân mà hiện tất cả thân.  
Dầu không chỗ trụ mà trụ các quốc độ.  
Dầu không có sắc mà hiện khắp các sắc.  
Dầu chẳng chấp lấy thiệt tế mà chiếu sáng pháp tánh bình đẳng 

viên mãn. 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 20 
 

Chư Phật tử! Ðại Bồ-tát nầy nơi tất cả pháp không chỗ y chỉ nên 
gọi là bực giải thoát.  

Thảy đều bỏ rời tất cả lỗi lầm nên gọi là bực điều phục.  
Chẳng động chẳng chuyển vào khắp tất cả chúng hội Như Lai 

nên gọi là bực thần thông.  
Nơi pháp vô sanh đã được thiện xảo nên gọi là bực vô thối.  
Ðủ tất cả lực, núi Tu Di núi Thiết Vi không làm chướng được, 

nên gọi là bực vô ngại. 
Chư Phật tử! Thế nào là đại Bồ-tát như không nhẫn? 
Ðại Bồ-tát nầy rõ tất cả pháp giới như hư không, vì vô tướng.  

Tất cả thế giới như hư không, vì vô khởi.  
Tất cả pháp như hư không vì vô nhị.  
Tất cả chúng sanh hạnh như hư không, vì vô sở hành.  



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 21 
 

Tất cả Phật như hư không, vì vô phân biệt.  
Tất cả Phật lực như hư không, vì vô sai biệt.  
Tất cả thiền định như hư không, vì tam thế bình đẳng.  
Tất cả pháp diễn thuyết như hư không, vì chẳng ngôn thuyết 

được.  
Tất cả thân Phật như hư không, vì vô trước vô ngại. 

Bồ-tát dùng phương tiện như hư không rõ thấu tất cả pháp đều 
không chỗ có. 

Ðại Bồ-tát dùng nhẫn trí như hư không, lúc thấu rõ tất cả pháp 
thì được thân và thân nghiệp như hư không, được ngữ và ngữ 
nghiệp như hư không, được ý và ý nghiệp như hư không. 

Ví như hư không, tất cả pháp y tựa, chẳng sanh chẳng diệt.  
Cũng vậy, đại Bồ-tát, tất cả pháp thân chẳng sanh chẳng diệt. 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 22 
 

Ví như hư không, chẳng thể phá hoại được.  
Cũng vậy, đại Bồ-tát, tất cả trí huệ các lực chẳng thể phá hoại 

được. 
Ví như hư không là chỗ y chỉ của tất cả thế gian mà không sở y.  
Cũng vậy, đại Bồ-tát là chỗ y chỉ của tất cả pháp mà không sở y. 
Ví như hư không bất sanh bất diệt mà hay giữ lấy tất cả thế gian 

sanh diệt.  
Cũng vậy, đại Bồ-tát không hướng không đắc mà hay thị hiện 

hướng đắc, khiến khắp thế gian tu hành thanh tịnh. 
Ví như hư không chẳng có chỗ chẳng có góc mà hay hiển hiện 

vô biên chỗ góc.  
Cũng vậy, đại Bồ-tát không nghiệp không báo mà hay hiển thị 

những thứ nghiệp báo. 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 23 
 

Ví như hư không chẳng đi chẳng đứng mà hay thị hiện các thứ 
oai nghi.  

Cũng vậy, đại Bồ-tát chẳng đi chẳng đứng mà hay phân biệt tất 
cả các hành. 

Ví như hư không chẳng phải sắc, chẳng phải phi sắc mà hay thị 
hiện các loại màu sắc.  

Cũng vậy, đại Bồ-tát chẳng phải sắc thế gian, chẳng phải sắc xuất 
thế gian mà hay thị hiện tất cả thân sắc. 

Ví như hư không chẳng phải lâu chẳng phải gần mà hay ở lâu 
hiển hiện tất cả vật.  

Cũng vậy, đại Bồ-tát chẳng phải lâu chẳng phải gần mà hay ở 
lâu hiển thị những hạnh của Bồ-tát làm. 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 24 
 

Ví như hư không chẳng phải tịnh chẳng phải uế, chẳng rời tịnh 
uế.  

Cũng vậy, đại Bồ-tát chẳng phải chướng chẳng phải không 
chướng, chẳng rời chướng không chướng. 

Ví như hư không tất cả thế gian đều hiện ra trước, chẳng phải 
hiện ra trước tất cả thế gian.  

Cũng vậy, đại Bồ-tát tất cả pháp đều hiện ra trước, chẳng phải 
hiện ra trước tất cả pháp. 

Ví như hư không vào khắp tất cả mà không biên tế.  
Cũng vậy, đại Bồ-tát vào khắp tất cả pháp, mà tâm Bồ-tát không 

có biên tế.  
Tại sao vậy?  



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 25 
 

Vì chỗ làm của Bồ-tát như hư không. Nghĩa là việc tu tập, việc 
nghiêm tịnh, việc thành tựu thảy đều bình đẳng, một thể, một vị, 
một thứ phần lượng. Như hư không thanh tịnh khắp tất cả chỗ. 

Ðại Bồ-tát như vậy chứng biết tất cả pháp, với tất cả pháp không 
có phân biệt. Nghiêm tịnh tất cả Phật độ. Viên mãn tất cả thân vô 
sở y. Rõ tất cả phương không có mê lầm.  

Ðủ tất cả lực chẳng thể phá hoại. Ðầy đủ tất cả vô biên công đức. 
Ðã đến tất cả pháp xứ thậm thâm.  

Thông đạt tất cả đạo Ba-la-mật. Ngồi khắp tất cả tòa kim cang. 
Phát khắp tất cả tiếng tùy loại. Vì tất cả thế gian mà chuyển pháp 
luân chưa từng lỗi thời. 

Ðây gọi là như không nhẫn thứ mười của đại Bồ-tát. 
Ðại Bồ-tát thành tựu nhẫn nầy thì được thân Như Lai, vì vô khứ.  



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 26 
 

Ðược thân vô sanh vì vô diệt.  
Ðược thân bất động vì vô hoại.  
Ðược thân chơn thiệt vì rời hư vọng.  
Ðược thân nhứt tướng vì vô tướng.  
Ðược thân vô lượng vì Phật lực vô lượng.  
Ðược thân bình đẳng vì đồng tướng như.  
Ðược thân vô sai biệt, vì quán tam thế bình đẳng.  
Ðược thân đến tất cả chỗ, vì tịnh nhãn chiếu khắp không 

chướng ngại.  
Ðược thân rời dục tế, vì biết tất cả pháp không hiệp tan.  
Ðược thân hư không vô biên tế, vì phước đức tạng vô tận như 

hư không.  



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 27 
 

Ðược thân biện tài vô đoạn vô tận pháp tánh bình đẳng, vì 
biết tất cả pháp tướng chỉ là một tướng, không tánh làm tánh 
như hư không.  

Ðược thân âm thanh vô lượng vô ngại, vì không chướng ngại 
như hư không.  

Ðược thân đầy đủ tất cả Bồ-tát hạnh thiện xảo thanh tịnh, vì 
nơi tất cả chỗ đều không chướng ngại như hư không.  

Ðược thân tất cả Phật pháp thứ đệ tiếp nối, vì chẳng thể đoạn 
tuyệt như hư không.  

Ðược thân trong tất cả cõi Phật hiện vô lượng Phật độ, vì rời 
tham chấp như hư không vô biên.  

Ðược thân thị hiện tất cả pháp tự tại không thôi nghỉ, vì như 
hư không chẳng có biên tế.  



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 28 
 

Ðược thân tất cả thế lực kiên cố chẳng thể phá hoại, vì như hư 
không nhiệm trì tất cả thế gian.  

Ðược thân các căn sáng lẹ như kim cang kiên cố không thể 
phá hoại, vì như hư không tất cả kiếp hỏa chẳng đốt cháy được.  

Ðược thân có sức giữ lấy tất cả thế gian, vì sức trí huệ như hư 
không. 
Chư Phật tử! Trên đây gọi là mười nhẫn của đại Bồ-tát. 
Bấy giờ, Phổ Hiền Bồ-tát muốn tuyên lại nghĩa nầy mà nói kệ 

rằng: 
Như trong đời có người 
Nghe chỗ có kho báu 
Vì có thể hưởng được 
Nên lòng rất vui mừng. 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 29 
 

Cũng vậy, đại trí huệ 
Bồ-tát chơn Phật tử 
Ðược nghe các Phật pháp 
Tướng thậm thâm tịch diệt, 
Lúc nghe thâm pháp nầy 
Trong tâm được an ổn 
Chẳng kinh cũng chẳng hãi 
Cũng chẳng sanh sợ sệt. 
Ðại sĩ cầu Bồ-đề 
Nghe tiếng quảng đại nầy 
Tâm tịnh hay kham nhẫn 
Nơi đây không nghi lầm. 
Tự nghĩ: Do nghe được 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 30 
 

Pháp thậm thâm vi diệu 
Sẽ thành Nhứt thiết trí 
Nhơn Thiên đại Ðạo sư. 
Bồ-tát nghe tiếng nầy 
Trong lòng rất hoan hỷ 
Phát sanh ý kiên cố 
Nguyện cầu các Phật pháp. 
Vì mến thích Bồ-đề 
Nên tâm lần điều phục 
Lòng tin thêm tăng trưởng 
Không trái chê chánh pháp. 
Thế nên nghe tiếng nầy 
Nơi lòng được kham nhẫn 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 31 
 

An trụ vững chẳng động. 
Tu hành hạnh Bồ-tát. 
Vì cầu đạo Bồ-đề 
Chuyên tu hướng về đó 
Tinh tấn không thối chuyển 
Chẳng bỏ những thiện nghiệp. 
Vì cầu đạo Bồ-đề 
Trong lòng không hãi sợ 
Nghe pháp thêm dũng mãnh 
Cúng Phật khiến hoan hỷ. 
Như có người đại phước 
Gặp được kho chơn kim 
Theo thân chỗ nên đeo 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 32 
 

Chế tạo đồ trang nghiêm. 
Bồ-tát cũng như vậy 
Nghe nghĩa thậm thâm nầy. 
Tư duy thêm trí huệ 
Ðể tu pháp tùy thuận. 
Pháp hữu cũng thuận biết, 
Pháp vô cũng thuận biết, 
Tùy pháp đó như vậy 
Như vậy biết các pháp. 
Thành tựu tâm thanh tịnh 
Minh triệt rất hoan hỷ 
Biết pháp theo duyên khởi 
Dũng mãnh siêng tu tập. 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 33 
 

Bình đẳng quán các pháp 
Biết rõ tự tánh đó 
Chẳng trái Phật pháp tạng 
Biết khắp tất cả pháp. 
Chí nguyện thường kiên cố 
Nghiêm tịnh Phật Bồ-đề 
Bất động như Tu Di 
Nhứt tâm cầu Chánh giác. 
Do phát tâm tinh tấn 
Lại tu đạo Tam-muội 
Vô lượng kiếp siêng làm 
Chưa từng có thối thất. 
Pháp của Bồ-tát nhập 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 34 
 

Là chỗ đi của Phật 
Nơi đây rõ biết được 
Thì không lòng lười chán. 
Như lời chư Phật dạy 
Bình đẳng quán các pháp 
Chẳng phải nhẫn bất đẳng 
Thành được trí bình đẳng. 
Tùy thuận lời Phật nói 
Thành tựu môn nhẫn nầy 
Biết rõ đúng như pháp 
Cũng chẳng phân biệt pháp. 
Trong Tam Thập Tam Thiên 
Có bao nhiêu Thiên tử 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 35 
 

Cùng đồng ăn một bát 
Ðồ ăn đều khác nhau. 
Ðồ ăn riêng nhiều món 
Chẳng từ mười phương đến 
Ðúng theo nghiệp đã tu 
Tự nhiên hiện trong bát. 
Bồ-tát cũng như vậy 
Quán sát tất cả pháp 
Ðều từ nhơn duyên khởi 
Vô sanh nên vô diệt, 
Vô diệt nên vô tận, 
Vô tận nên vô nhiễm, 
Nơi pháp biến dị kia 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 36 
 

Biết rõ không biến dị. 
Không đổi thì không xứ 
Không xứ thì tịch diệt, 
Trong lòng không nhiễm trước 
Nguyện độ các chúng sanh. 
Chuyên niệm nơi Phật pháp 
Chưa từng có tán động 
Mà dùng tâm bi nguyện 
Phương tiện đi trong đời. 
Siêng cầu nơi thập lực 
Ở đời mà chẳng trụ, 
Không đi cũng không đến 
Phương tiện khéo thuyết pháp. 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 37 
 

Nhẫn nầy là trên hết 
Biết pháp là vô tận 
Vào nơi chơn pháp giới 
Thiệt cũng không sở nhập. 
Bồ-tát trụ nhẫn nầy 
Thấy khắp các Như Lai 
Ðồng thời thọ ký cho 
Gọi là thọ Phật chức. 
Thấu rõ pháp tam thế 
Tướng tịch diệt thanh tịnh 
Mà đều độ chúng sanh 
Ðể ở trong đường lành. 
Các loại pháp thế gian 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 38 
 

Tất cả đều như huyễn 
Nếu biết được như vậy 
Thì tâm không bị động. 
Các nghiệp từ tâm sanh 
Nên nói tâm như huyễn 
Nếu rời phân biệt nầy 
Diệt hết cõi hữu lậu. 
Ví như nhà huyễn thuật 
Khắp hiện các sắc tượng 
Cho chúng luống tham vui 
Rốt ráo vô sở đắc. 
Thế gian cũng như vậy 
Tất cả đều như huyễn 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 39 
 

Vô tánh cũng vô sanh 
Thị hiện có các thứ. 
Ðộ thoát các chúng sanh 
Khiến biết pháp như huyễn 
Chúng sanh chẳng khác huyễn 
Biết huyễn không chúng sanh. 
Chúng sanh và quốc độ 
Những pháp trong tam thế 
Như vậy đều không thừa 
Tất cả đều như huyễn. 
Huyễn làm hình nam nữ 
Và voi, ngựa, trâu, dê, 
Nhà cửa, núi, suối, ao 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 40 
 

Vườn, rừng, cùng bông, trái, 
Vật huyễn không tri giác 
Cũng không có trụ xứ 
Rốt ráo tướng tịch diệt 
Chỉ theo phân biệt hiện. 
Bồ-tát được như vậy 
Thấy khắp các thế gian 
Tất cả pháp hữu vô 
Thấu rõ đều như huyễn. 
Chúng sanh và quốc độ 
Các thứ nghiệp tạo ra 
Vào nơi như huyễn tế 
Với kia không nương chấp. 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 41 
 

Ðược thiện xảo như vậy 
Tịch diệt không hý luận 
Trụ nơi bực vô ngại 
Khắp hiện oai lực lớn. 
Các Phật tử dũng mãnh 
Tùy thuận nhập diệu pháp 
Khéo quán tất cả tưởng 
Ràng rịt các thế gian. 
Các tưởng như dương diệm 
Khiến chúng hiểu điên đảo. 
Bồ-tát khéo biết tưởng 
Bỏ rời những điên đảo. 
Chúng sanh đều riêng khác 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 42 
 

Hình loại chẳng phải một 
Thấu rõ đều là tưởng 
Tất cả không chơn thiệt. 
Các chúng sanh mười phương 
Ðều bị tưởng che ngăn 
Nếu bỏ thấy điên đảo 
Thì diệt tưởng thế gian. 
Thế gian như dương diệm 
Do tưởng có sai khác 
Biết thế gian do tưởng 
Xa lìa ba điên đảo. 
Như nắng quá gắt nóng 
Người đời cho là nước 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 43 
 

Thiệt ra không có nước 
Người trí chẳng nên cầu. 
Chúng sanh cũng như vậy 
Ðời loài đều không có 
Như diệm ở nơi tưởng 
Cảnh giới tâm vô ngại. 
Nếu lìa những vọng tưởng 
Cũng lìa những hý luận 
Kẻ ngu si chấp tưởng 
Ðều khiến được giải thoát. 
Xa lìa tâm kiêu mạn 
Trừ diệt tưởng thế gian 
Ở chỗ tận, vô tận 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 44 
 

Phương tiện của Bồ-tát. 
Bồ-tát biết thế pháp 
Tất cả đều như mộng 
Chẳng chỗ, chẳng không chỗ 
Thể tánh hằng tịch diệt. 
Các pháp vô phân biệt 
Như mộng, tâm không khác 
Tam thế những thế gian 
Tất cả đều như vậy. 
Tánh mộng không sanh diệt 
Cũng không có phương sở 
Ba cõi đều như vậy 
Người thấy tâm giải thoát. 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 45 
 

Mộng chẳng tại thế gian 
Chẳng tại phi thế gian 
Cả hai chẳng phân biệt 
Ðược nhập nơi bực nhẫn. 
Như trong mộng ngó thấy 
Những cảnh loại khác nhau, 
Thế gian cũng như vậy 
Cùng mộng không sai khác. 
Người trụ trong mộng định 
Biết đời đều như mộng 
Chẳng phải đồng và khác 
Chẳng phải một và nhiều. 
Chúng sanh các cõi, nghiệp, 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 46 
 

Tạp nhiễm và thanh tịnh 
Như vậy đều biết rõ 
Cùng mộng đều bình đẳng. 
Hạnh của Bồ-tát làm 
Và cùng các đại nguyện 
Biết rõ đều như mộng 
Cùng thế gian không khác. 
Biết thế gian không, tịch 
Chẳng hoại nơi thế pháp 
Như chiêm bao ngó thấy 
Những hình sắc dài vắn. 
Gọi đây: Như mộng nhẫn 
Nhơn đây biết thế pháp 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 47 
 

Mau thành trí vô ngại 
Rộng độ các chúng sanh. 
Tu hành hạnh như vậy 
Xuất sanh trí rộng lớn 
Khéo biết các pháp tánh 
Nơi pháp tâm không chấp. 
Tất cả các thế gian 
Những âm thanh sai khác 
Chẳng phải trong, chẳng ngoài 
Biết đó đều như vang. 
Như nghe các tiếng vang 
Tâm chẳng sanh phân biệt 
Bồ-tát nghe âm thanh 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 48 
 

Không phân biệt cũng vậy. 
Chiêm ngưỡng các Như Lai 
Và nghe nói pháp âm 
Diễn Khế kinh vô lượng 
Dầu nghe mà không chấp. 
Như vang không lai khứ 
Tiếng đã nghe cũng vậy 
Mà hay phân biệt pháp 
Cùng pháp không trái lầm. 
Khéo biết các âm thanh 
Nơi tiếng không phân biệt 
Biết tiếng đều không, tịch 
Khắp pháp âm thanh tịnh. 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 49 
 

Biết pháp chẳng tại lời 
Khéo vào vô ngôn tế 
Mà hay hiện ngôn thuyết 
Như vang khắp thế gian. 
Biết rõ ngôn ngữ đạo 
Ðầy đủ phần âm thanh 
Biết thanh tánh không, tịch 
Dùng thế ngôn để nói. 
Như âm thanh thế gian 
Hiện đồng pháp phân biệt 
Tiếng đó đều cùng khắp 
Khai ngộ các quần sanh. 
Bồ-tát được nhẫn nầy 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 50 
 

Tịnh âm độ thế gian 
Khéo diễn thuyết ba đời 
Nơi đời không chấp trước. 
Vì muốn lợi thế gian 
Chuyên ý cầu Bồ-đề 
Mà thường nhập, pháp tánh 
Nơi đó vô phân biệt. 
Quán khắp các thế gian 
Tịch diệt không thể tánh 
Mà thường làm lợi ích 
Tu hành ý chẳng động. 
Chẳng trụ nơi thế gian 
Cũng chẳng rời thế gian 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 51 
 

Nơi thế không sở y 
Y xứ bất khả đắc. 
Rõ biết tánh thế gian 
Nơi tánh không nhiễm trước 
Dầu chẳng nương thế gian 
Giáo hóa khiến siêu độ. 
Bao nhiêu pháp thế gian 
Ðều biết tự tánh nó 
Rõ pháp không có hai 
Cũng không chấp không hai. 
Tâm chẳng rời thế gian 
Cũng chẳng trụ thế gian 
Chẳng phải ngoài thế gian 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 52 
 

Tu hành Nhứt thiết trí. 
Ví như bóng trong nước 
Chẳng phải trong chẳng ngoài 
Bồ-tát cầu Bồ-đề 
Biết thế chẳng phải thế. 
Chẳng nơi thế trụ xuất 
Vì thế bất khả thuyết 
Cũng chẳng trụ trong ngoài 
Như bóng hiện thế gian. 
Nhập nghĩa thậm thâm nầy 
Lìa nhơ đều sáng suốt 
Chẳng bỏ tâm bổn thệ 
Ðèn trí huệ chiếu khắp. 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 53 
 

Thế gian không biên tế 
Trí nhập cũng vô biên 
Giáo hóa khắp quần sanh 
Khiến họ bỏ những chấp. 
Quan sát pháp thậm thâm 
Lợi ích những quần sanh 
Từ đây nhập vào trí 
Tu hành tất cả đạo. 
Bồ-tát quán các pháp 
Biết chắc đều như hóa 
Mà tu hạnh như hóa 
Rốt ráo trọn chẳng bỏ. 
Tùy thuận hòa tự tánh 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 54 
 

Tu tập đạo Bồ-đề 
Tất cả pháp như hóa 
Bồ-tát hạnh cũng vậy. 
Tất cả các thế gian 
Và cùng vô lượng nghiệp 
Bình đẳng đều như hóa 
Rốt ráo trụ tịch diệt. 
Những Phật trong tam thế 
Tất cả cũng như hóa 
Bổn nguyện tu các hạnh 
Biến hóa thành Như Lai. 
Phật dùng đại từ bi 
Ðộ thoát hóa chúng sanh 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 55 
 

Ðộ thoát cũng như hóa 
Hóa lực vì thuyết pháp. 
Biết thế gian như hóa 
Chẳng phân biệt thế gian 
Hóa sự nhiều loại khác 
Ðều do nghiệp sai biệt. 
Tu tập hạnh Bồ-đề 
Trang nghiêm nơi hóa thành 
Vô lượng khéo trang nghiêm 
Như nghiệp làm thế gian. 
Pháp nầy rời phân biệt 
Cũng chẳng phân biệt pháp 
Cả hai đều tịch diệt 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 56 
 

Hạnh Bồ-tát như vậy. 
Hóa hải rõ nơi trí, 
Hóa tánh ấn thế gian 
Hóa chẳng phải sanh diệt 
Trí huệ cũng như vậy. 
Nhẫn thứ mười quán rõ 
Chúng sanh và các pháp 
Thể tánh đều tịch diệt 
Không xứ sở như không. 
Ðược trí như không nầy 
Lìa hẳn các chấp trước 
Như hư không vô tướng 
Nơi thế gian vô ngại. 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 57 
 

Thành tựu sức không nhẫn 
Như hư không vô tận 
Cảnh giới như hư không 
Chẳng phân biệt hư không. 
Hư không không thể tánh 
Cũng chẳng phải đoạn diệt 
Cũng không những sai khác 
Trí lực cũng như vậy. 
Hư không không sơ tế 
Cũng không có trung, hậu 
Lượng đó bất khả đắc 
Trí Bồ-tát cũng vậy. 
Quán pháp tánh như vậy 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 58 
 

Tất cả như hư không 
Không sanh cũng không diệt 
Sở đắc của Bồ-tát. 
Tự trụ pháp như không 
Lại vì chúng sanh nói 
Hàng phục tất cả ma 
Phương tiện của nhẫn nầy. 
Tướng thế gian sai khác 
Ðều không chẳng có tướng 
Vào nơi chỗ vô tướng 
Các tướng đều bình đẳng. 
Chỉ dùng một phương tiện 
Vào khắp các thế gian 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 59 
 

Là biết pháp tam thế 
Ðều đồng tánh hư không. 
Trí huệ cùng âm thanh 
Và thân của Bồ-tát 
Tánh đó như hư không 
Tất cả đều tịch diệt. 
Mười thứ nhẫn như vậy 
Phật tử đã tu hành 
Tâm họ khéo an trụ 
Rộng vì chúng sanh nói. 
Nơi đây khéo tu học 
Thành tựu sức quảng đại 
Pháp lực và trí lực 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 60 
 

Là phương tiện Bồ-đề 
Thông đạt môn nhẫn nầy 
Thành tựu trí vô ngại 
Vượt hơn tất cả chúng 
Chuyển pháp luân vô thượng. 
Hạnh quảng đại đã tu 
Lượng đó bất khả đắc 
Ðiều Ngự Sư trí hải 
Mới phân biệt biết được. 
Bỏ ngã mà tu hành 
Nhập vào pháp tánh sâu 
Tâm thường trụ tịnh pháp 
Dùng đây thí quần sanh. 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 61 
 

Chúng sanh và sát trần 
Còn biết được số đó 
Công đức của Bồ-tát 
Không thể biết hạn lượng. 
Bồ-tát hay thành tựu 
Mười thứ nhẫn như vậy 
Trí huệ và công hạnh 
Chúng sanh chẳng lường được. 

  



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 62 
 

PHẨM A-TĂNG-KỲ 
THỨ BA MƯƠI 

Bấy giờ, Tâm Vương Bồ-tát bạch Phật rằng: 
Bạch Thế Tôn! Chư Phật Thế Tôn diễn nói a-tăng-kỳ, vô lượng, 

vô biên, vô đẳng, bất khả sổ, bất khả xưng, bất khả tư, bất khả 
lượng, bất khả thuyết, bất khả thuyết bất khả thuyết. 

Bạch Thế Tôn! Thế nào là a-tăng-kỳ nhẫn đến bất khả thuyết bất 
khả thuyết? 

Phật bảo Tâm Vương Bồ-tát: 
Lành thay! Lành thay!  
Nầy thiện nam tử! Nay ngươi muốn cho các thế gian nhập vào 

nghĩa số lượng của Phật đã biết mà hỏi đức Như Lai Ứng Ðẳng 
Chánh Giác. 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 63 
 

Thiện nam tử, lóng nghe, lóng nghe! Khéo suy gẫm, Phật sẽ vì 
ngươi mà nói. 

Tâm Vương Bồ-tát kính vâng thọ giáo. 
Phật nói: Nầy thiện nam tử!  

Một trăm lạc-xoa làm một câu-chi.  
Câu-chi lần câu-chi làm một A-giu-đa.  
A-giu-đa lần A-giu-đa làm một na-do-tha.  
Na-do-tha lần na-do-tha làm một Tần-bà-la.  
Tần-bà-la lần Tần-bà-la làm một Căn-yết-la.  
Căn-yết-la lần Căn-yết-la làm một A-già-la.  
A-già-la lần A-già-la làm một Tối thắng.  
Tối thắng lần Tối thắng làm một Ma-bã-la.  
 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 64 
 

Ma-bã-la lần Ma-bã-la làm một A-bã-la.  
A-bã-la lần A-bã-la làm một Đa-bã-la.  
Ða-bã-la lần Đa-bã-la làm một Giới phần.  
Giới phần lần Giới phần làm một Phổ-ma.  
Phổ-ma lần Phổ-ma làm một Nễ-ma.  
Nễ-ma lần Nễ-ma làm một A-bã-câm.  
A-bã-câm lần A-bã-câm làm một Di-gi- bà.  
Di-già-bà lần Di-già-bà làm một Tỳ-lã-già.  
Tỳ-lã-già lần Tỳ-lã-già làm một Tỳ-già-bà.  
Tỳ-già-bà lần Tỳ-già-bà làm một Tăng yết-lã-ma.  
Tăng yết-lã-ma lần Tăng yết-lã-ma làm một Tỳ-tát-la.  
Tỳ-tát-la lần Tỳ-tát-la làm một Tỳ-chiêm-bà.  
 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 65 
 

Tỳ-chiêm-bà lần Tỳ-chiêm-bà làm một Tỳ-thạnh-già.  
Tỳ-thạnh-già lần Tỳ-thạnh-già làm một Tỳ-tố-đà.  
Tỳ-tố-đà lần Tỳ-tố-đà làm một Tỳ-bà-ha.  
Tỳ-bà-ha lần Tỳ-bà-ha làm một Tỳ-bạc-để.  
Tỳ-bạc-để lần Tỳ-bạc-để làm một Tỳ-khư-đảm.  
Tỳ-khư-đảm lần Tỳ-khư-đảm làm một Xứng lượng.  
Xứng lượng lần Xứng lượng làm một Nhứt trì.  
Nhứt trì lần Nhứt trì làm một Dị lộ.  
Dị lộ lần Dị lộ làm một Điên đảo.  
Ðiên đảo lần Điên đảo làm một Tam-mạt-gia.  
Tam-mạt-gia lần Tam-mạt-gia làm một Tỳ-đỗ-la.  
Tỳ-đỗ-la lần Tỳ-đỗ-la làm một Hề-bã-la.  
 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 66 
 

Hề-bã-la lần Hề-bã-la làm một Từ tế.  
Từ tế lần Từ tế làm một Châu quảng.  
Châu quảng lần Châu quảng làm một Cao xuất.  
Cao xuất lần Cao xuất làm một Tối diệu.  
Tối diệu lần Tối diệu làm một Nê la bà.  
Nê la bà lần Nê la bà làm một A lý bà.  
A lý bà lần A lý bà làm một Nhứt động.  
Nhứt động lần Nhứt động làm một Ha-lý-bồ.  
Ha-lý-bồ lần Ha-lý-bồ làm một Ha-lý-tam.  
Ha-lý-tam lần Ha-lý-tam làm một Hề-lỗ-già.  
Hề-lỗ-già lần Hề-lỗ-già làm một Đạt-lã-bộ-đà.  
Ðạt-lã-bộ-đà lần Đạt-lã-bộ-đà làm một A-lỗ-na.  
 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 67 
 

A-lỗ-na lần A-lỗ-na làm một Ma-lỗ-đà.  
Ma-lỗ-đà lần Ma-lỗ-đà làm một Sám-mạc-đà.  
Sám-mạc-đà lần Sám-mạc-đà làm một Y-lã-đà.  
Y-lã-đà lần Y-lã-đà làm một Ma-lỗ-ma.  
Ma-lỗ-ma lần Ma-lỗ-ma làm một Điều phục.  
Ðiều phục lần Điều phục làm một Ly kiêu mạn.  
Ly kiêu mạn lần Ly kiêu mạn làm một Bất động.  
Bất động lần Bất động làm một Cực lượng.  
Cực lượng lần Cực lượng làm một A-mạ-đát-la.  
A-mạ-đát-la lần A-mạ-đát-la làm một Bột-mạ-đát-la.  
Bột-mạ-đát-la lần Bột-mạ-đát-la làm một Già-mạ-đát-la.  
Già-mạ-đát-la lần Già-mạ-đát-la làm một Na-mạ-đát-la.  
 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 68 
 

Na-mạ-đát-la lần Na-mạ-đát-la làm một Hề-mạ-đát-la.  
Hề-mạ-đát-la lần Hề-mạ-đát-la làm một Tỳ-mạ-đát-la.  
Tỳ-mạ-đát-la lần Tỳ-mạ-đát-la làm một Bát-la-mạ-đát-la.  
Bát-la-mạ-đát-la lần Bát-la-mạ-đát-la làm một Thi-bà-mạ-đát-la.  
Thi-bà-mạ-đát-la lần Thi-bà-mạ-đát-la làm một Ế-la.  
Ế-la lần Ế-la làm một Tiết-la.  
Tiết-la lần Tiết-la làm một Ðế-la.  
Ðế-la lần Ðế-la làm một Kệ-la.  
Kệ-la lần Kệ-la làm một Túy-bộ-la.  
Túy-bộ-la lần Túy-bộ-la làm một Nê-la.  
Nê-la lần Nê-la làm một Kế-la.  
Kế-la lần Kế-la làm một Tế-la.  
 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 69 
 

Tế-la lần Tế-la làm một Tỳ-la.  
Tỳ-la lần Tỳ-la làm một Mế-la.  
Mế-la lần Mế-la làm một Ta-lã-đồ.  
Ta-lã-đồ lần Ta-lã-đồ làm một Mế-lỗ-đà.  
Mế-lỗ-đà lần Mế-lỗ-đà làm một Khế-lỗ-đà.  
Khế-lỗ-đà lần Khế-lỗ-đà làm một Ma-đỗ-la.  
Ma-đỗ-la lần Ma-đỗ-la làm một Ta-mẫu-la.  
Ta-mẫu-la lần Ta-mẫu-la làm một A-dã-ta.  
A-dã-ta lần A-dã-ta làm một Ca-mạ-la.  
Ca-mạ-la lần Ca-mạ-la làm một Ma-già-bà.  
Ma-già-bà lần Ma-già-bà làm một A-đát-la.  
A-đát-la lần A-đát-la làm một Hê-lỗ-gia.  
 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 70 
 

Hê-lỗ-gia lần Hê-lỗ-gia làm một Tiết-lỗ-bà.  
Tiết-lỗ-bà lần Tiết-lỗ-bà làm một Yết-la-ba.  
Yết-la-ba lần Yết-la-ba làm một Ha-bà-bà.  
Ha-bà-bà lần Ha-bà-bà làm một Tỳ-bã-la.  
Tỳ-bã-la lần Tỳ-bã-la làm một Na-bã-la.  
Na-bã-la lần Na-bã-la làm một Ma-lã-la.  
Ma-lã-la lần Ma-lã-la làm một Ta-bã-la.  
Ta-bã-la lần Ta-bã-la làm một Mế-lã-lỗ.  
Mế-lã-lỗ lần Mế-lã-lỗ làm một Giả-mạ-la.  
Giả-mạ-la lần Giả-mạ-la làm một Ðà-mạ-la.  
Ðà-mạ-la lần Ðà-mạ-la làm một Bát-lã-mạ-đà.  
Bát-lã-mạ-đà lần Bát-lã-mạ-đà làm một Tỳ-già-ma.  
 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 71 
 

Tỳ-già-ma lần Tỳ-già-ma làm một Ô-ba-bạt-đa.  
Ô-ba-bạt-đa lần Ô-ba-bạt-đa làm một diễn thuyết.  
Diễn thuyết lần diễn thuyết làm một vô tận.  
Vô tận lần Vô tận làm một Xuất sanh.  
Xuất sanh lần Xuất sanh làm một Vô ngã.  
Vô ngã lần Vô ngã làm một A-bạn-đa.  
A-bạn-đa lần A-bạn-đa làm một Thanh liên hoa.  
Thanh liên hoa lần Thanh liên hoa làm một Bát-đầu-ma.  
Bát-đầu-ma lần Bát-đầu-ma làm một Tăng-kỳ.  
Tăng-kỳ lần Tăng-kỳ làm một thú.  
Thú lần Thú làm một Chí.  
Chí lần Chí làm một A-tăng-kỳ.  
A-tăng-kỳ lần A-tăng-kỳ làm một A-tăng-kỳ chuyển.  



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 72 
 

A-tăng-kỳ chuyển lần A-tăng-kỳ chuyển làm một Vô lượng.  
Vô lượng lần Vô lượng làm một Vô lượng chuyển.  
Vô lượng chuyển lần Vô lượng chuyển làm một Vô biên.  
Vô biên lần Vô biên làm một Vô biên chuyển.  
Vô biên chuyển lần Vô biên chuyển làm một Vô đẳng.  
Vô đẳng lần Vô đẳng làm một Vô đẳng chuyển.  
Vô đẳng chuyển lần Vô đẳng chuyển làm một Bất khả sổ.  
Bất khả sổ lần Bất khả sổ làm một Bất khả sổ chuyển.  
Bất khả sổ chuyển lần Bất khả sổ chuyển làm một Bất khả xưng.  
Bất khả xưng lần Bất khả xưng làm một Bất khả xưng chuyển.  
Bất khả xưng chuyển lần Bất khả xưng chuyển làm một Bất khả 

tư.  
Bất khả tư lần Bất khả tư làm một Bất khả tư chuyển.  



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 73 
 

Bất khả tư chuyển lần Bất khả tư chuyển làm một Bất khả lượng.  
Bất khả lượng lần Bất khả lượng làm một Bất khả lượng chuyển.  
Bất khả lượng chuyển lần Bất khả lượng chuyển làm một Bất 

khả thuyết.  
Bất khả thuyết lần Bất khả thuyết làm một Bất khả thuyết 

chuyển.  
Bất khả thuyết chuyển lần Bất khả thuyết chuyển làm một Bất 

khả thuyết bất khả thuyết.  
Và bất khả thuyết bất khả thuyết lần Bất khả thuyết bất khả 

thuyết làm một Bất khả thuyết bất khả thuyết chuyển. 
 

Nam mô Hoa Nghiêm Hội Thượng Phật, Bồ-tát  
Ma-ha-tát.  (3 lần) 

  



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 74 
 

(Trang 598 or 717) 

MA-HA BÁT-NHÃ BA-LA-MẬT-ĐA TÂM KINH 

Quán Tự Tại Bồ-tát hành thâm Bát-nhã Ba-la-mật-đa thời 
chiếu kiến ngũ uẩn giai không, độ nhất thiết khổ ách. 

Xá Lợi Tử! Sắc bất dị không, không bất dị sắc, sắc tức thị 
không, không tức thị sắc, thọ, tưởng, hành, thức, diệc phục 
như thị. 

Xá Lợi Tử! Thị chư pháp không tướng, bất sanh, bất diệt, 
bất cấu, bất tịnh, bất tăng, bất giảm. Thị cố không trung vô sắc, 
vô thọ, tưởng, hành, thức, vô nhãn, nhĩ, tỹ, thiệt, thân, ý. 

Vô sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp; vô nhãn giới, nãi chí vô 
ý thức giới. Vô vô minh, diệc vô vô minh tận, nãi chí vô lão tử, 
diệc vô lão tử tận.  



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 75 
 

Vô khổ, tập, diệt, đạo; vô trí, diệc vô đắc. 
Dĩ vô sở đắc cố, Bồ-đề-tát-đỏa y Bát-nhã Ba-la-mật-đa cố, 

tâm vô quái ngại; vô quái ngại cố, vô hữu khủng bố, viễn ly 
điên đảo mộng tưởng, cứu cánh Niết-bàn.  

Tam thế chư Phật y Bát-nhã Ba-la-mật-đa cố, đắc A-nậu-đa-
la tam-miệu tam-bồ-đề. 

Cố tri Bát-nhã Ba-la-mật-đa, thị đại thần chú, thị đại minh  
chú, thị vô thượng chú, thị vô đẳng đẳng chú, năng trừ nhất  
thiết khổ, chơn thiệt bất hư. 

Cố thuyết Bát-nhã Ba-la-mật-đa chú, tức thuyết chú viết:  
Yết-đế yết-đế, ba-la yết-đế, ba-la-tăng yết-đế, Bồ-đề tát bà-

ha. (3 lần) 
 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 76 
 

 

 
BẠT NHỨT THIẾT NGHIỆP CHƯỚNG  

ĐẮC SANH TỊNH ĐỘ ĐÀ-LA-NI  

Nam-mô A di đà bà dạ 
Đa tha dà đa dạ, đa điệt dạ tha: 
A di rị đô bà tỳ 
A di rị đa tất đam bà tỳ 
A di rị đa tỳ ca lan đế 
A di rị đa tỳ ca lan đa 
Dà di nị dà dà na 
Chỉ đa ca lệ ta bà-ha. (3 lần) 

 



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 77 
 

 

HỒI HƯỚNG 

Phúng kinh công đức thù thắng hạnh 
Vô biên thắng phước giai hồi hướng 
Phổ nguyện pháp giới chư chúng sanh 
Tốc vãng vô lượng quang Phật-sát. 

Nguyện tiêu tam chướng trừ phiền não 
Nguyện đắc trí huệ chơn minh liễu 
Phổ nguyện tội chướng tất tiêu trừ 
Thế thế thường hành Bồ-tát đạo. 

 
 
 



P H Ẩ M  A - T Ă N G - K Ỳ  | 78 
 

 
 
Nguyện sanh Tây Phương Tịnh Độ trung 
Cửu phẩm liên hoa vi phụ mẫu 
Hoa khai kiến Phật ngộ vô sanh 
Bất thối Bồ-tát vi bạn lữ. 

Nguyện dĩ thử công đức 
Phổ cập ư nhất thiết 
Ngã đẳng dữ chúng sanh 
Giai cộng thành Phật đạo. 

  



P H Ẩ M  T H Ậ P  N H Ẫ N  | 79 
 

QUY Y TAM BẢO 

 Tự Quy y Phật, Đương nguyện chúng sanh, Thể 
giải đại đạo, Phát Vô thượng tâm.  

 Tự Quy y Pháp, Đương nguyện chúng sanh, 
Thâm nhập kinh tạng, Trí huệ như hải.  

 Tự Quy y Tăng, Đương nguyện chúng sanh, 
Thống lý đại chúng, Nhất thiết vô ngại. 

Nguyện đem công đức này 
Hướng về khắp tất cả 
Đệ tử và chúng sanh 
Đều trọn thành Phật đạo. 

HÒA NAM THÁNH CHÚNG. 


